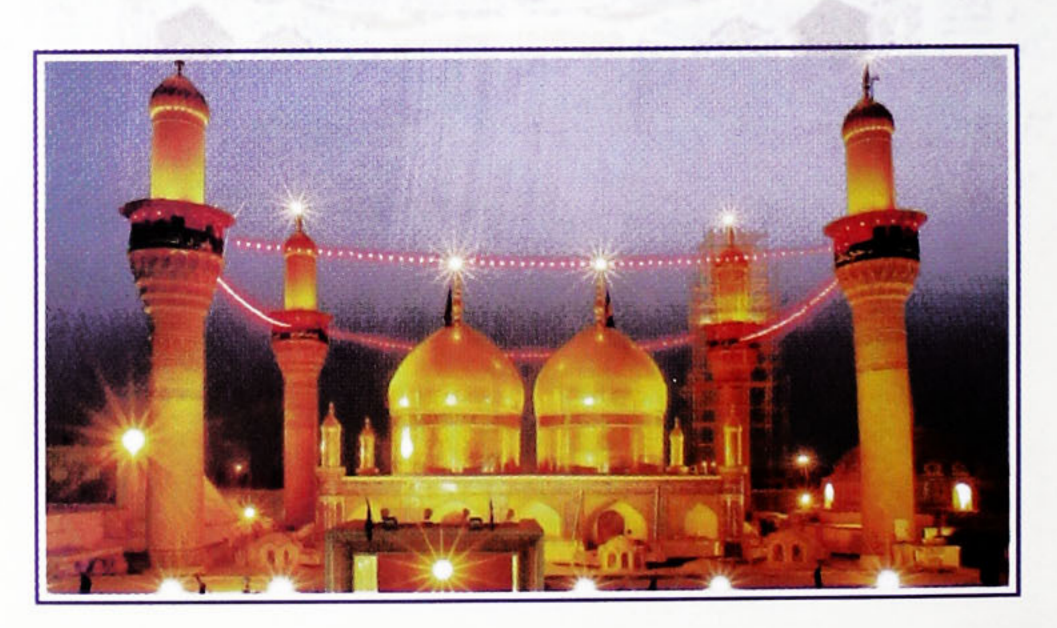
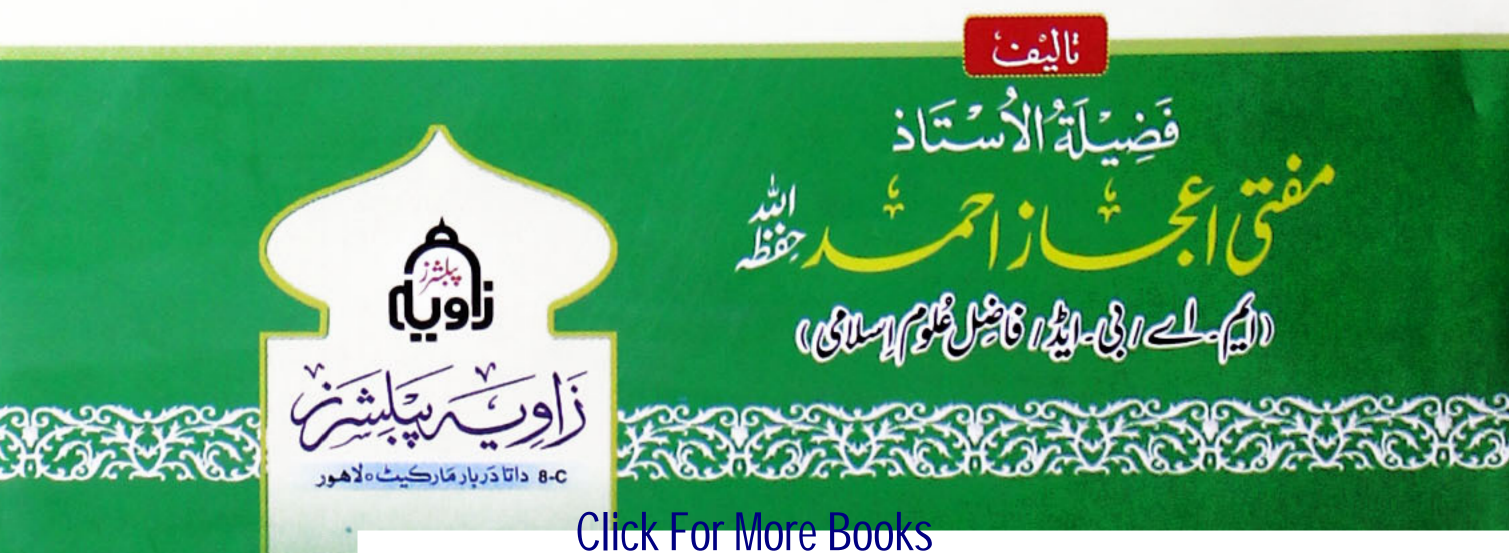
https://ataunnabi.blogspot.com/

# تَذْكِرَةُ الْكَاظِمْ لِرَاحَةِ إِنِي الْقَاسِمْ



اہلت کی طرف سے آپ کی سیرت پر کھی جانے والی بہلی مدلل کتاب ' نیز ہزارسال کے بعدم تربہ ہونے والا احادیث اہلِ بیٹت کامجموعہ مسندام موسلی کاطششے "





https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ '

https://ataunnabi.blogspot.com/

# تَذْكِرَةُ الْكَاظِمْ لِرَاكَةِ أَبِي الْقَاسِمْ



> فاليفن فضيلة الأستناذ مفتى اعجب الله دام. ايراني الذر فائيل منوم إسلاى)



voice: 042-37300642 - 042-37112954 Email:zaviapublishers@gmail.com Website: www.zaviapublishers.com

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

#### جمله حقوق محفوظ ہیں 2017

بار اول بار اول بار میر بار میر ناشر

{ليگلايڈوانزرز}

0300-8800339

محرکا مران حسن بعثدایڈ ووکیٹ ہائی کورٹ (لا ہور) **املنے کے پتے** 

#### عرب ظهور موثل د كان تمبر 2

8-C داتا دَربار مَاركِيثُ هُ لُاهُورِ 8-C Voice:042-37300642 - 042-37112954 Mobile:0300-4505466( Zong) E-mail:zavlapublishera@gmail.com Website:www.zavlapublishera.com

زاوب بيانين

021-32212011 ضياء القرآن پېلى كيشنز 14 انفال سنٿر اردوبازار، كراچى 048-6690418 صبح نور پېلى كيشنز بالمقابل القمرهاسٹل،بھېرەشرىف 021-34926110 مکتبه غوثیه هول سیل ، پرانی سبزی منڈی ، کراچی 021-34219324 مكتبه بركات المدينه ، كراچى 0300-7548819 مكتبه دار القرآن' النساء روڈ' چشتیاں 051-5558320 احمدبک کارپوریشن, کمیٹی چوک' راولپنڈی 051-5536111 اسلامک بک کارپوریشن' کمیشی چوک' راولپنڈی 022-2780547 مكتبه قاسميه بركاتيه' هيدرآباد 0321-7387299 نورانى ورائثى ھاۋس'بلاك نمبر4'ڈيرەغازى خان 0301-7241723 مکتبه بابافرید ، چوک چٹی قبر ، پاکپتن شریف 0321-7083119 مكتبه غوثيه عطاريه اوكاڑه 041-2631204 مكتبه اسلاميه كوتوالى روڈفیصل آباد 0333-7413467 مكتبه عطاريه لنكبروذ صادق آباد 0331-2476512 مكتبه حسان اينڈپر فيومرز ، پرانی سبزی منڈی کراچی 0300-6203667 رضابکشاپ, میلادغواره چوک, گهرات 0308-4551988 مكتبه چشتيه رضويه مين روڈ خانقاه ڈوگراں

#### عرض ناشر

ہمارے ادارے زاویہ پہلی شرز،لاہور کو یہ اعزاز حاصل ہے کہ اس نے عوام الناس اوراہل سنت کی ضرورت کو سامنے رکھتے ہوئے گراں قدر کتب کو شائع کرنے کا فریضہ انجام دیاہے،ای جذبے تحت ہماری کو شش رہی ہے کہ بہتر ہے بہتر مواد کو تلاش کرکے عصر حاضر کے تقاضوں کے مطابق دیدہ زیب انداز میں پیش کیا جائے تاکہ حسن معنوی کے ساتھ حسن ظاہری کا امتزاج بھی قار کین کیلئے فرحت کا باعث ہو سکے۔

اس سلط کی ایک کڑی اہل بیت کر ام پر معیاری مواد کی فراہمی تھی، چنانچہ ہم نے اس موضوع پر کئی مفید و تحقیقی کتابیں پیش کیں، جنہیں بہت پند کیا گیا، مفتی اعجازا حمرصاحب کی اس سے پہلے ایک کتاب بنام" امام علی الرضار اللّٰیٰ "کو بھی ہم نے خوبصورت انداز میں شائع کیا تھا، پس آب اُن کے والد اور اہل بیت کی ایک نامور شخصیت یعنی "امام موسی کاظم ڈالٹنڈ "پر لکھی گئی مفتی صاحب کی کتاب کو بھی قار کین شخصیت یعنی "امام موسی کاظم ڈالٹنڈ "پر لکھی گئی مفتی صاحب کی کتاب کو بھی قار کین کے لیے پیش کررہے ہیں، جس کے مطابع سے عوام اور اہل علم بھی یقینا استفادہ کریں گے ۔ اللہ تعالی ﷺ وکئی ہے دعاہے کہ ہمیں دین مبین کی خدمت کرنے کی تو فیق نصیب فرمائے اور ہمارے ادارے ادارے کے جملہ اراکین ومعاونین کو دنیا وآخرت میں سرخروفرمائے۔ آمین

نجابت عسلی تارژ

# إنتشاب

دور حاضر کے اُن مشائع کے نام جنہیں محافل اور زیار توں کے شوق نے کسی کام کا نہیں جھوڑا

> انجساز aijazalqadri@hotmail.com

#### فهرست مضامين

| مغح | موضوع                                                                   | نمبرشار |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|---------|
| 9   | " آغاز کلام دَر شخن خبّام "، اَز مفتی اعجاز احمه حِفظهٔ                 | 1       |
| 17  | آغاز كتاب                                                               | 2       |
| 19  | امام موی کاظم رفایقنهٔ کی پیدائش                                        | 3       |
| 26  | امام موی کاظم مٹالٹنڈ کالقب                                             | 4       |
| 30  | شهره آفاق لقب" الكاظم"                                                  | 5       |
| 34  | امام موی کاظم طالقین کی کنیت                                            | 6       |
| 36  | امام موی کاظم رنگانفنهٔ کاحلیه مبارک                                    | 7       |
| 39  | امام موی کاظم رفی عند کے والدین                                         | 8       |
| 43  | امام موی کاظم خلافنہ کے مشائخ واسا تذہ                                  | 9       |
| 56  | عبد الله بن دینار مِنتاللهٔ اور امام موی کاظم مِنْ عَنهُ ،روایت حدیث پر | 10      |
|     | المام مغلطائى ممشاتلة كااعتراض                                          |         |
| 60  | شخ عقیلی صاحب" الضعفاء" کاغیر منصفانه رویته                             | 11      |
| 66  | المام موى كأظم وخالفينا اوراكابرين أمت كاخراج عقيدت                     | 12      |
| 68  | علا <b>نده</b> وشاگر دین                                                | 13      |
| 77  | امام موی کاظم خالفیهٔ کامثانی کر دار                                    | 14      |
| 81  | امام موی کاظم مرفاتین کی تھیلی                                          | 15      |
| 82  | خلفائے عباسیہ کی عطائمیں یا اہل بیت کاحق؟                               | 16      |

|     |                                                                                                             | ,  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 84  | امام موسی کا ظم ط <sup>الغین</sup> کی سخاوت                                                                 | 17 |
| 88  | امام موسی کاظم رئالٹنو کی جانشینی، سلسلہ امامت میں اہل تشیع کی آراء                                         | 18 |
| 94  | امام موی کاظم مزالتین کی جانشین کے بارے میں اہل سنت کامؤقف                                                  | 19 |
| 99  | امام جعفر صادق طالعُنهُ كى اپنے بیٹے امام موسی كاظم طالعین كونصیحت،                                         | 20 |
|     | سحر انگیز کلمات کاحسین مجموعه                                                                               |    |
| 104 | بار گاه رسالت میں ہارون رشید کا سلام اورامام موی کاظم طالفنا کا                                             | 21 |
|     | طرزعمل                                                                                                      |    |
| 107 | باغ فدک کی حُدو د اور ہارون الرشید کی افسر دگی                                                              | 22 |
| 109 | امام موسی کاظم مزالتند کی حاضر جوابی                                                                        | 23 |
| 109 | أولا دِر سول كون ؟                                                                                          | 24 |
| 111 | امام موسی کاظم مٹالٹیڈئی نسب سادات پر رشیدے گفتگو                                                           | 25 |
| 112 | امام موسی کاظم طالعُنهٔ اور قلوب انسانی کی امامت                                                            | 26 |
| 114 | امام موسی کاظم شانغهٔ کے " مستند ملفوظات "                                                                  | 27 |
| 118 | امام موسی کاظم طالفنز کی ما نگی ہوئی د عامیں                                                                | 28 |
| 119 | امام موی کاظم طالفنز سے منسوب تصانیف                                                                        | 29 |
| 125 | امام موی کاظم طالفیٰ کے دست مبارک کی ایک تحریر                                                              | 30 |
| 126 | امام مو سی کا ظم طالتیز؛ کی اولا د<br>امام مو سی کا ظم رشی تحنهٔ کی اولا د                                  | 31 |
| 129 | امام موی کاظم مٹالٹنڈ کی اولا د کی کل تعداد                                                                 | 32 |
| 130 | امام موی کاظم ٹٹالفیڈ کی اولا د ، اہل تشیع کے مصادر کی روشنی میں                                            | 33 |
| 132 | امام مو ی کاظم طالغهٔ کی پہلی گر <b>ق</b> اری<br>امام مو ی کاظم ط <sup>ی</sup> عنهٔ کی پہلی گر <b>ق</b> اری | 34 |

| 137 | امام موسی کاظم طالغینا کی دوسری گر فتاری                                             | 35 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 141 | امام موی کاظم رضافتهٔ کی تبسری گر فتاری                                              | 36 |
| 143 | امام موی کاظم طالفینهٔ کو قید کیوں کیا گیا؟                                          | 37 |
| 144 | امام موی کاظم خالفیہ کا جیل ہے ہارون کو لکھا گیاسحر انگیز خط                         | 38 |
| 145 | امام موی کاظم طالفیئے کے قید خانے میں معمولات                                        | 39 |
| 146 | امام موسی کاظم منالغیز کی شہادت                                                      | 40 |
| 149 | امام موی کاظم طالغیز کی شہادت کا سبب                                                 | 41 |
| 151 | امام موی کاظم طالفتهٔ کی تد فین "مشهد کاظمیه"                                        | 42 |
| 152 | امام موسى كاظم طالفيٌّ كى وفات ير امام على الرضار طالفيٌّ كا قول                     | 43 |
| 153 | امام موسی کاظم رشاعنهٔ اور آباؤ واجداد کی عمریں                                      | 44 |
| 155 | امام موی کاظم طالفیٰ کے مزار پر "مسند امام احمد" کاختم                               | 45 |
| 157 | امام موی کاظم طالفنا کی قبر قبولیت د عاکے لیے "تریاق مجرب"                           | 46 |
| 158 | ابو على خلال مِيتَالِمَهُ كون؟ تحقيقي جائزه                                          | 47 |
| 167 | امام موسى كاظم رَنْكُتُونُهُ،" الله تعالى جَبالِجَالِالَهُ كَى بار گاه ميں قبوليت كا | 48 |
|     | נעפולם"                                                                              |    |
| 170 | مز ارِامام موی کاظم رٹائٹنڈ کی ہے حرمتی ،اور قبر انور کو منتقل کرنے                  | 49 |
|     | ي كوشش                                                                               |    |
| 175 | امام موسی کاظم طالفند کی شقیق بلخی جمیناتی سے ملاقات، کرامات و                       | 50 |
|     | عجائبات كاظهور                                                                       |    |

| 180 | کھیتی سلامت رہی اور دل بدل دیا                                | 51  |
|-----|---------------------------------------------------------------|-----|
| 183 | مقدمه "مندامام موس کاظم "طافتنا                               | 52  |
| 184 | جزء مسند موسی بن جعفر                                         | 53  |
| 186 | جزء مند موی بن جعفر کے راوی                                   | 54  |
| 188 | جزءمند موی بن جعفر کی دستیابی و تبیین                         | 55  |
| 189 | را قم الحروف كي مرتب كرده "مند امام موسى كاظم مِنْ النَّهُ: " | 56  |
| 192 | محمر بن محمد اشعث کو فی ، شخصیت اور روایات                    | 57  |
| 198 | آغاز"مند امام موى كاظم "طالفين                                | 58  |
| 292 | مصادرومر اجع                                                  | -59 |

# آغاز كلام وَرسخن ختام

#### " مفتی اعب از احمد طفظهٔ " (کراچی، پاکستان)

اللہ تعالی ﷺ وسری کاوش ہے خاص اہل بیت پررا تم کی ہے دوسری کاوش ہے، اس سے قبل اہام علی الرضار خات ہے۔ اہل موی کاظم مزالتہ ہوگی تاب لکھنے کی سعادت نصیب ہوگی، جے اہل علم کی جانب سے سراہا گیا اور پاکستان کے طول وعرض سے بہت می شخصیات نے رابطہ کر کے بہندیدگی کا اظہار کیا، پس اس تحریر کے دوران بی راقم کا ارادہ تھا کہ ان کے والد گرامی اور اہل بیت کی نامور شخصیت امام موسی کاظم مرتب شدہ موادعوام وخواص کے لیے فرحت و سوائح کے بارے میں مستند مآخذ سے مرتب شدہ موادعوام وخواص کے لیے فرحت و تسکین کا سمامان ہو۔

چنانچہ اس مقصد کے پیش نظر امام علی رضار شاہ کے فوراً بعد ہی جمع مواد کا عمل شروع ہوااور قلیل ہی مدت میں اکثر مواد کا ذخیر ہ میسر آگیا، لیکن اس بار ارادہ تھا کہ ماقبل تالیف میں مجلت کے سبب مواد کی مزید تنقیح اور تشریح میں جو تساہل تھا، وہ اب کی بار نہ ہو۔ اس لیے کام کو اطمینان سے کرنے کی کوشش کی گئی اور مزید

کمیاب مآخذ و کتب کی حصول یا بی کے لیے مشائے کر ام اور بالخصوص اہل بیت کر ام کے مزارات مقد سہ ایر ان وعر اق اور حربین شریفین میں بکثرت حاضر ہونے والے کئ متاز حضر ات سے بیشگی قیمت کی ادائیگی کے ساتھ درخواست کی گئی کہ وہ مزارات پر حاضر یوں کے دوران متصل کتب خانوں اور مخطوطات کے مر اکز سے چند مطلوبہ کتب کے عکوس لے آئیں ،لیکن مجال ہے کہ کسی ایک نے بھی اس کام کو کرنے کا ارادہ بھی کیا ہو۔ اُن میں بہت سے مشائخ و حضر ات تو وہ ہیں جن کا سال میں تمین چار بار حاضر یوں کا سلسلہ لگار ہتا ہے ،اس سے زائد کا تو شار ہی نہیں۔

پیں اُن کے طرز عمل نے یہ تصویر عیاں کی کہ اکثر حضرات بس قافلے بناکر کمیشن اور کاروان کے ذریعے لاکھوں روپے کمانے کے شوقین ہیں ، اہل بیت کا نعرہ اور وہاں چکر لگانے کا مقصد محبت وا تباع یا حصول آخرت نہیں ، بلکہ چک دمک اور کافل کی رونقیں ہیں ، کیونکہ جانے سے پہلے مریدین کے گھروں میں الوداعی پروگرام اور آنے کے بعد مبارک بادیوں کی محفلیں ، پھر اگلے کاروان کی تیاری اور پھر سفر در سفر ، الغرض اہل بیت کرام کے مقدی مزارات کو بھی ایسے حضرات نے انجھے فاصے کاروبار کا ذریعہ بنار کھا ہے۔ نعوذ باللہ

بہر حال ایسی روش میں سمی علمی کام کی کوشش اور اس پر عمل کرنا بیاباں میں صد او یے کے متر ادف ہے ، کیونکہ نہ تومشائح کو آپ کے کسی علمی کام کی ضرورت ہے اور نہ عوام کو وہ ایسے کسی کام کی رغبت دلائمیں گے کہ ایسا کرنے سے کاروبار متاثر ہوگا

اور پھر انہیں کسی کتاب وعلمی مواد کی ضرورت ہی کیا؟ کیونکہ ہر قافلے کا پیر ماشاء اللہ چو ہیں گھنٹے توامام موسی کاظم ، امام جعفر صادق اور بقیہ صاحبان مزارے متصل اور اُن سے رابطے میں رہتا ہے ، اسی لیے تولوگ ہاتھ جوڑ کر بابا جی کے پیچھے لگے رہتے ہیں۔ اہل سنت کے ایسے ہی پیروں نے بربادی کی کئی داستانیں رقم کر دیں اور آگے آنے والی ہماری نسلیں مزید کتنا خمیازہ بھگتیں گی ، اس کا اندازہ بھی دشوار نہیں۔ لیکن ان نسلوں میں صرف عوام کی نسلیں شامل ہیں ، کہ اُن حضرات نے اپنی اولاد کا پیٹر ن سیٹ کردیا ہے ، یعنی بربادی صرف عوام کے جھے میں اور شاہی طور طریقے پیر کی مبارک اولاد کے واسطے۔

ایسے انحطاط اور حوصلہ شکن ماحول میں متذکرہ بالاکام نعطل والتواء کاشکاررہا اور قریبا تین سال تاخیر ہوگئی، پھر فضل ایزدی سے توفیق ملی تواس کام کے جو باقیات موجود تھے، انہیں سے استفادہ کرتے ہوئے مخضر می مدت میں کتاب ہذاکو ترتیب دیا گیا، لیکن اپنے طور پر مکمل کوشش برتی گئی ہے کہ صرف جمع مواد پر توجہ نہ کی جائے بلکہ حتی الامکان تنقید و تنقیح بھی عمل میں لائی جائے، چنانچہ اس مقصد کے پیش نظر بہت سامواد شامل نہیں کیا گیا کہ اُس کا شوت یقین اور قابل اطمینان نہیں تھا۔ ای طرح چند مقامات پر اکابرین سے بصورت ادب اختلاف کی جمارت بھی کی ہے، لیکن وہ ایک ہے جس کازیادہ ترتعلق اہل علم کے ساتھ مخصوص ہے۔ نیز اس مرتبہ زیادہ احتیاط برتی گئی ہے کہ سی ایسے ماخذ سے استفادہ نہ کیا جائے جو اہل تشیع یا

خالفین سے منسوب ہو،ای لیے کرامات پر زیادہ مواد شامل نہیں کیا جاسکا، کیونکہ اہل سنت کے مستند مآخذ سے شقیق بلنی عرب اور عُمری والے واقعے کے سواکوئی اور کرامت نہیں بالبتہ شیعت زدہ بہت کی کتب میں بکٹر سے کرامات منقول تھیں، لیکن وہ کرامات بعینہ اہل تشیع کے اُمہات مصادر میں بھی مروی تھیں، لہذاہم نے اُن سے صرف نظر کی ہے،اس لیے قار کین کواس کتاب میں امام موی کاظم ڈالٹینوکی کرامات کے واقعات کی تشنگی محسوس ہوگی، لیکن ہمارے نزدیک غیر مستند اور نا قابل اطمینان کرامات کو ذکر کرناہی بہتر ہے کہ کوئی ایسی بات اُن حضرات کی جانب کرامات کو ذکر کرناہی بہتر ہے کہ کوئی ایسی بات اُن حضرات کی جانب منسوب نہ ہو جائے جو انہوں نے فرمائی ہی نہ ہو۔

علامہ عبد الرحمن جامی بھتاتہ کی "شواہد النبوة" اور شیخ مؤمن شبلنجی بھتاتہ کی "شواہد النبوة" اور شیخ مؤمن شبلنجی بھتاتہ کی "فورالا ابصار" ہماری نزدیک ایسے ہآفذ ہیں، جن کی روایات کو دیگر شواہد کے بغیر لینے میں احتیاط کی ضرورت ہے کہ ان میں ایسی با تمیں موجو دہیں جواہل سنت کے اجماعی موقف سے متصادم ہیں، چنانچہ ہم نے ان دونوں کتب سے براہ راست کوئی استفادہ نہیں کیا، البتہ پیدائش کے باب میں دیگر شواہد کی تائید میں صرف دو تمین مقامات پر جزدی حوالہ ضرور درج کیا، لیکن کی اور جہت پر مواد لینے سے گریز کیا ہے، حالا نکہ ان جزوں کتب میں خاص طور پر کرامات کا چھا خاصاموا دذکر کیا گیا ہے۔

مخدوم جہاں، سیّداشرف جہا تگیر سمنانی خِیشائلنّه کی الطائف اشر فی "میں بھی۔ امام موی کاظم طِلْنَیْنَدِیر بچھ مواد ذکر کیا گیا ہے، مثلاً اس کی تیسری جلد کے لطیفہ ۵۲،

صفحه ۵۲۲۲۵۲۰ کے تحت أولا و کا، جبکہ اس جلد میں لطیفہ ۵۳، صفحہ ۵۵۷ تا ۵۵۹، پر مناقب کا ذکر موجو د ہے، لیکن اس میں بطور خاص اولاد کی تفصیلات پر مبنی بیشتر موادمیں اہل تشیع کے ذکر کر دہ موادے مشابہت کا گمان ہوا، بلکہ ایک مقام پر توشیعی محقق شیخ ابن طباطباکانام بھی ذکر ہے ،ایسے میں ہم نے مجبوری کے تحت وہاں سے مواد نہیں لیا،البتہ اس مواد پر کسی قسم کا تھم لگانارا قم کی بساط سے بالاتر ہے، عین ممکن ہے کہ اس میں ہماری ناقص معلومات یا دیکھنے کا قصور ہو،لیکن جو حقیقت ملاحظہ کی اُسے دیانت کے ساتھ بیان کر دیا، البتہ محققین کے لیے شخفیق کے دروازے کھلے ہیں۔ ' اہل ہیت کی نمایاں شخصیات ہے مروی بہت سی احادیث صحاح ستہ اور دیگر اُمہات مصادر حدیث میں موجو دہیں ، جن میں امام جعفر صادق رٹائٹنے کے سے لے کر اُوپر کے حضرات شامل ہیں، یعنی امام محمد باقر، امام زین العابدین منی کھٹنے وغیرہ، یس امام جعفر صادق والنفظ کے بعدے ائمہ اہل بیت کی احادیث شاذی کہیں و کھائی وی ہیں اور اُن ی میں سے بھی اکثر الی کتب میں مذکور ہیں جن تک عوام الناس کے علاوہ عام اہل علم کی بھی رسائی نہیں ، کیونکہ الی کتب تایاب اور درس و تدریس کے ماسواء ہیں۔ پس ان کی جانب مراجعت کرتے ہوئے غواصی کرناو فت طلب اور کسی مقصد کا متقاضی ہے۔ ای سبب سے ہم نے ارادہ کیا کہ امام موسی کاظم دلیافٹۂ کے طریق ہے مروی احادیث کو بھی حتی الامکان کیجا کر دیں تا کہ کسی حد تک بیپہلو بھی جامع ہو جائے ، اس کے لیے بہت ی کتب کھنگالتے ہوئے آپ رہائفہ سے مروی ۵ کا احادیث دریافت ہو

سکیں، جن میں مرفوع وآثار شامل ہیں، تو انہیں کتاب ہذاکے اخیر میں ترجمہ و تخریج کے ساتھ محفوظ کر دیا ہے، یوں امام موسی کاظم شائنے کی احادیث پر اہل سنت کی جانب سے ہزار سال کے بعد مخضر کوشش منظر عام پر آئی ہے۔

امام موسی کاظم و النفین سے مروی احادیث کی سند میں اکثر طریق آپ کے بیٹے امام علی الرضا و النفین سند سے مروی احادیث بیٹے امام علی الرضا و النفین سند سے مروی احادیث بی کی کافی حد تک محفوظ ہوگئ ہیں، کیونکہ ہمیں اپنی تالیف" امام علی الرضا" کے دوران آپ و النفین کی روایات نہیں مل سکی تھیں، لہذا ہم نے صرف دو تین احادیث پر اکتفاء کیا تھا، لیکن اب آپ کے والدگرای کی مند میں اکثر احادیث آپ کی سند سے ل گئیں تواس کی کی بچھ تلافی اب ہوگئ ہے۔وللدالحمد

البتہ اس مند کی مزید تحقیق و تنقیح ہنوزباتی ہے، کوئی محقق اسے اپناموضوع تحقیق بنائے تو اہل علم و محبت کے لیے فرحت کا سامان ہو گا، ای طرح مزید ذرائع و وسائل میسر ہوں تو بہت ہی دیگر اعادیث بھی کتب کے دفینوں میں دریافت ہوسکتی ہیں، لیکن یہ کام جوئے شیر لانے کے متر ادف ہے۔

بہر حال ہم نے اس مختصر سی کاوش کو "مند امام موسی کاظم رظافیۃ "کا نام دیا ہے۔ اس بارے میں مزید تفصیل اور کام کی نوعیت کومند ہذا ہے قبل لکھے گئے مقد ہے میں مزید تفصیل اور کام کی نوعیت کومند ہذا ہے قبل لکھے گئے مقد ہے میں تفصیلا ذکر کر دیا گیا ہے ، وہاں ملاحظہ فرمائیں۔

اس کتاب کی تالیف میں جن حضرات نے علمی تعاون کیا اُن میں سر فہرست متاز محقق، ڈاکٹر حامد علی علیی طِلْقُ (گور نمنٹ کالج، ناظم آباد) ہیں، انہوں نے اپنا قیمی وقت صرف کرتے ہوئے گئی اُمور میں معاونت فرمائی، ای طرح محقق وخطیب، علامہ محمد آصف اقبال مدنی طِلْقُ (خطیب مجد عثان غنی، لائٹ ہاؤس، کراچی) نے معاونت فرمائی، الله تعالی ہُرُوکِنَ اُن دونوں حضرات کو جزائے خیر دے، اس کام کی جلد سحیل میں محقق ومورخ، پیر سیّدزین العابدین شاہ راشدی طِلْقُ کا پیم اصر اراور فاضل نوجوان، روحائی اسکالر، علامہ سیّد طارق حسین شاہ بخاری مدنی طِلْقُ کا چیم اصر اراور فاضل نوجوان، روحائی ناشر کتاب محرّم جناب نجابت علی تارژ طِلْقُ کا شکریہ اداکرنا بھی ضر دری ہے کہ انہوں ناشر کتاب محرّم جناب نجابت علی تارژ طِلْقُ کا شکریہ اداکرنا بھی ضر دری ہے کہ انہوں ناشر کتاب محرّم جناب نجابت علی تارژ طِلْقُ کا شکریہ اداکرنا بھی فی الفور شائع کرنے کے لیے مستعد ہیں۔ الله تعالی ہُرِوکِنَ ان حضرات کا خلوص قبول فرما نے اور اپنے کرم کی بارشوں سے د ناوآ خرت میں سیر اب فرمائے۔

میری بیہ خواہش تھی کہ اہل بیت کرام کی اُن شخصیات کے تذکروں کو اہل سنت کے مآخذ کی روشنی میں تحریر کر دول جن پر ابھی تک با قاعدہ نہیں لکھا گیا،ان میں بطور خاص امام موسی کاظم رہائنڈ سے لے کر امام حسن عسکری رہائنڈ تک کے افراد شامل ستھے، لیکن معاملات اور مجموعی بے حسی کو دیکھتے ہوئے اس باب میں یہ میری دوسری اور آخری کتاب ہے۔

لیکن اللہ کریم عَبَرُجُنَیْ سے دعاکر تاہوں کہ کوئی اور صاحب قلم محنت و تلاش سے بقیہ حفرات کے تذکار کو بھی مستند مواد کی روشنی میں مرتب کر دے۔
اخیر میں ابنی اس کاوش کی جمیل پر رت جلیل عَبرُجُنِیْ کی بارگاہ میں شکر گزار ہوں کہ اس نے ابنی عطاکر دہ توفیق سے اس کام کو بخیر وخوبی پایہ جمیل سے ہمکنار فرمایا۔ یارت العالمین اسے ابنی جناب میں قبول فرما، نیز مجھے اور میرے والدین اور مرمایا۔ یارت العالمین اسے دارین میں حصہ عطافر ما۔

الحَمْدُ لله الَّذِي بِنِعْمَتِهِ تَتِمُّ الصَّالِجَاتُ وَ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى
 مَدِّد الأَنْبِيَاءِ وَالمرسَلِيْنَ ا

اعجباز کراچی، پاکستان https://ataunnabi.blogspot.com/

# تَذْكِرَةُ الْكَاظِمْ لِرَاحَةِ آبِي الْقَاسِمْ

المعروف

امام موسى كاظهم طالعين



### امام موسى كاظم طالننه كي پيدائش

آپ رظائفی علم و حکمت کے آفاب، سیّد الاولیاء جعفر صادق رظائفی بن امام محمد باقر رظائفی کے گھر پیدا ہوئے۔ آپ رظائفی پیدائش کے بارے میں مختلف اقوال ہیں، جن میں سال کی تعیین پر اکثر مؤر خین و علائے رجال کا اتفاق، البتہ دیگر اُموراور جزوی تفصیلات میں قدرے اختلاف ہے، اس بحث کو ہم اجمالی صورت میں پیش کررہے ہیں تاکہ صحیح وسقیم کا فرق قار کمین پر عیاں ہو جائے، چنانچہ۔۔

- (1) آپ رانگانگانگی بیدائش 124 ہجری / 741 میسوی میں ہوئی۔
- (2) آپ رٹائٹۂ کی بیدائش 127 ہجری /744 عیسوی میں ہوئی۔
- (3) آپ اللغائی پیدائش 128 ہجری /745 عیسوی میں ہوئی۔
- (4) آپ شائن کی پیدائش 129 ہجری /746 میسوی میں ہوئی۔
  - (5) آپ شانعنظ کامقام پیدائش" مدینه منوره" ہے۔
- (6) آپ شانعُهٔ کامقام پیدائش مدینه منوره کامضافاتی علاقه "ابواء" ہے۔
  - (7) آپ رشائعنا کی پیدائش کاوفت "طلوع فجر" ہے۔
    - (8) آپ منگل عنظ کی بیدائش کادن "منگل" ہے۔
  - (9) آپ بڑگائٹ کی بیدائش کادن "اتوار "اور تاریخ 7 صفر المظفر ہے۔ نیل میں ان امور کی قدرے وضاحت زیب قرطاس ہے۔

(1) "آپ رِنْ النَّمْ کی پیدائش 124 ہجری / 741 میسوی میں ہوئی "۔ امام ولی الدین احمد المعروف "ابوزرعة عراقی "مِنْ الله "تحفة التحصیل فی ذکر رواة المراسل "میں لکھتے ہیں:

مولد موسى سنة أربع وعشرين (ومائة) . ا

علائے تاریخ وحدیث میں سے دیگر کسی نے بھی اس قول سے استناد نہیں کیا، شاید اس باب میں یہ شاذ قول تھا جے کسی خارجی دلیل و قرینہ کی بنیاد پر امام عراقی میں شام پر یہ قول درج ہے وہیں اگلی عبارت میں ۱۲۸ھ کا قول بھی ذکر کیا گیا ہے جس سے مترشح ہوتا ہے کہ انہوں نے صرف جمع اقوال پر توجہ فرمائی، لیکن ان کی باہم ترجع پر زیادہ دفت نظر سے کام لینے کے بجائے تاریخی شواہد کے حوالے کر دیا۔ لہذا اس قول کو مقدم ذکر کرنا اُنکے نزدیک اسکے رائح ہونے کو متازم نہیں۔

(2) "آپِرِنگائِزُ کی پیدائش 127 ہجری /744 عیسوی میں ہوئی"۔ شہز ادہ داراشکوہ قادری نمیشائڈ "سفینۃ الاولیاء" میں لکھتے ہیں:

آب وظائفة كى بيد الش عصفر النظفر، ١٢٥ه كو"مقام ابواء "من موتى-2

ل تحفة التحصيل في ذكررواة المراسيل، للعراقي: الصمحة ٣١٩.

ي سفينة الأولياء، للشيخ دارا شكوه القادري: الصفحة ١٦.

(3) "آپ رانگان کی پیدائش 128 ہجری /745 میسوی میں ہوئی"۔

جہبور علمائے سیرت و تاریخ اور قریباً تمام ہی محدثین کا اس پر اتفاق ہے کہ امام موسی کاظم مُٹائٹنڈ کی پیدائش کا سال ۱۲۸ھ، بمطابق ۲۸۵ میسوی ہے، اختصار کو ملحوظ رکھتے ہوئے صرف چندا قوال مع حوالہ نقل کرنے پر اکتفاء کررہے ہیں: امام جمال الدین مزی مُختانید" تہذیب الکمال " میں لکھتے ہیں:

إنّه ولد بالمدينة في سنة ثهان وعشرين ومئة .

امام سمس الدين محمد ذببي مِنتاللة "تاريخ الاسلام "ميں لکھتے ہيں:

مولده كان في سنة ثهان وعشرين ومائة .

امام ابن حجر عسقلانی شافعی مِمَة الله "تهذیب التهذیب" میں لکھتے ہیں:

إنّه ولد بالمدينة في سنة ١٢٨هـ. 3

امام عبد الوباب شعر اني مِحْدَاللَّهُ "طبقات كبرى "مين لكصة بن:

ولد موسى بن جعفر رضي الله عنه سنة ثهان وعشرين ومائة . <sup>6</sup>

قي تهذيب الكمال، للمزي، ٢٩/ ٤٤، الرقم ٦٢٤٧.

كي تاريخ الاسلام، للدهبي، ١٢/ ٤١٧، الرقم ٣٧٢.

ي تهذيب التهديب، للعسقلاني، ٤/ ١٧٣.

ي الطبقات الكبري، للشعراني، الصفحة ٧٢، الرقم ٥٨.

متذکرہ اقوال سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ آپ رظافیٰ کی پیدائش ۱۲۸ھ میں ہوئی۔ اس ضمن میں کچھ علائے کرام کے اقوال ایسے بھی ہیں جس میں انہوں نے میں ہوئی۔ اس ضمن میں کچھ علائے کرام کے اقوال ایسے بھی ہیں جس میں انہوں نے میں ہوئی۔ اس مادونوں ہی کو بغیر کسی ترجیح کے نقل کیا ہے، للبذاأن میں سے چند ملاحظ فرمائیں:

امام ابو بكر احمد المعروف خطيب بغدادي مُمَّاللة "تاريخ بغداد "مين لكصة بين:

انه ولد بالمدينة في سنة ثمان وعشرين و قيل: سنة تسع وعشرين ومئة - <sup>7</sup> امام ابو الفرج عبد الرحمن ابن جوزى تمثاللة "صفوة الصفوة "مين لكھتے ہيں:

ولد موسى بن جعفر عليه السلام بالمذينة في سنة ١٢٨هـ، وفيل: ١٢٩هـ. <sup>8</sup> عافظ عماد الدين اساعيل ابن كثير دمشقى في الله اليه والنهابيه "مين لكھتے ہيں: حافظ عماد الدين اساعيل ابن كثير دمشقى في الله الله والنهابيه "مين لكھتے ہيں: ولا سنة ثمان أو تسع وعشرين ومائة.

شيخ يوسف بن تغرى بردى تميناتية "النجوم الزاهرة في ملوك مصروالقاهرة "ميس لكهتهين: ولد بالمدينة سنة ثهان أو تسع وعشرين ومائة .<sup>10</sup>

<sup>7</sup> تاريح بغداد، للخطيب البغدادي، ١٥/ ١٤، الرقم ٦٩٣٩.

١٤. صفوة الصفوة، للابن الجوزي، ٢/ ١٨٧، الرقم ١٩١.

<sup>9</sup> البدالة والنهاية ، للابن كثير الدمشقى ، ١٣/ ٦٢٣ .

<sup>10.</sup> النحوم الزاهرة، للابي تغرى بردى، ٢/ ١٤٢. سنة ١٨٣.

#### (4) "آپِرشَائِزُ کی پیدائش 129 ہجری / 746 عیسوی میں ہوئی"۔

شيخ عماد الدين ابوالفداء جمة الله "المخضر في اخبار البشر "ميں لکھتے ہيں:

ولد موسى المذكور في سنة تسع وعشرين ومائة . ال

امام ابو العباس ابن خلكان مجمّة الله "وفيات الاعيان " ميں لكھتے ہيں:

وكانت ولادته يوم الثلاثاء قبل طلوع الفجر سنة تسع وعشرين ومائة .<sup>12</sup>

(5) "آپِرشَائِنَ کامقام پیدائش "مدینه منوره" ہے"۔

امام جمال الدین مزی "تهذیب الکمال" امام خطیب بغدادی "تاریخ بغداد" امام خطیب بغدادی "تاریخ بغداد" امام ابن جوزی "صفوة الصفوة "امام ذہبی "سیر اعلام النبلاء "اور امام ابن حجر عسقلانی شافعی نمیسینی "تهذیب التهذیب "میس ذکر کرتے ہیں:

سید ناموی بن جعفر رشاعهٔ کی پیدائش" مدینه منوره "میں ہوئی۔ <sup>13</sup>

(6) "آپ رضافته کامقام پیدائش مدینه منوره کامضافاتی علاقه "ابواء" ہے"۔

تاریخی ذخیرے میں اس قول کی بابت کسی بھی جلیل الثان محقق وامام نے کوئی صراحت پیش نہیں کی، لیکن بعض حضرات کے یہاں اس قول کو بھی پندیدگ حاصل ہے جس کی وجہ سے انہوں نے اس مقام کا ذکر خاص طور پر فرمایا ہے، اگر چپہ

1 لى المختصر في اخبار البشر ، للشيخ عماد الدين أبي الفداء ، ذكر خلافة الرشيد ، ٢/ ١٦.

12 وفيات الاعيان وأنباءُ أبناءِ الزمان، للابن خلكان، ٥/ ٣١٠.

13 تخريجًا قبل مذكور ہو چكى۔

اس معاملے سے اعتقادی طور پر تو کوئی د شواری پیش نہیں آئی، لیکن تاریخی حقائق میں جہاں آپ کے بارے میں دیگر امور زیب قرطاس ہوئے، وہیں اس اَمر کو عمداً جھوڑ دیئے جانے کی بھی کوئی معقول وجہ نظر نہیں آئی۔

جبکہ اس مقام پر پیدائش کا ذکر ہمیں اہل تشیع کے یہاں لکھی جانے والی کتب میں بطور خاص نظر آتا ہے ،اس سے گمان گزرتا ہے کہ شاید انہیں سے نقل ہوکریہ قول تاریخ کی چند کتب میں بھی ذکر ہو گیا، کیونکہ ائمہ اہل بیت پر اہل سنت کے عمومی مصادر میں مواد کی دستیابی سہل الحصول نہیں، لہذا تذکرہ نگاروں کو جمع مواد کی نکتہ آفرینی شایداس قول کی جانب راغب کر گئی اور انہوں نے اسے اعتقادی اور اہم امور میں سے نہ گردانتے ہوئے تحقیق کرنے کے بجائے یوں ہی نقل کر دیا، یوں نقل کی خانے۔

مولا ناعبد الرحمٰن جامی مِمَّة اللَّهُ "شواہد النبوۃ ومر اتب الفتوۃ "میں لکھتے ہیں: آپ طِلْلُمْنُ کی بید اکش مقام ابواء میں ہوئی، جو مکہ اور مدینہ کے در میان ایک جگہ کانام ہے۔ <sup>44</sup>

شهزاده دارا شكوه قادري مميناتية "سفينة الاولياء" من لكصة بي:

آب شائن كى بيدائش ك صفر المظفر ، ١٢ ه كو "مقام ابواء " ميں ہوئی۔ كا

<sup>14,</sup> شواهد النبوة، للشيخ عبد الرحمن الجامي، الصفحة ٣٣٦.

<sup>15.</sup> سفينة الأولياء، للشيخ دارا شكوه القادري الصفحة 13.

شيخ سيّد مومن شبلنجى مُمِيّالَة "نورالابصار في مناقب آل البيت المخار "مين لكھتے ہيں: ولد موسى الكاظم بالابواء سنة ثمان وعشرين ومائة. <sup>16</sup> مستشرق، دُاكٹر فواد مزكين "تاريخ التراث العربي "مين لكھتے ہيں:

ولد (موسى الكاظم) بالأبواء ١٢٨ه / ٧٤٥م و نشأ بالمدينة .

ای طرح شیخ خیر الدین زِر کلی نے "الاعلام" میں بھی ذکر کیا ہے۔ <sup>18</sup>

(7) "آپ طالفنگ کی پیدائش کاوفت "طلوع فجر"اور

(8) "آپ رائنگانگی بیدائش کاون "منگل" ہے"۔

ان دونوں متذکرہ بالا عنوانات پر ہمیں تاریخ کا صرف ایک ہی حوالہ میسر آیا ہے جس سے سوانح کے ایک پہلو میں قدرے اضافہ ہو تا ہے ،اگرچہ یہ ایک ہی طریق سے منقول ہے لیکن تاریخ کے جلیل القدر محقق کے ذکر کرنے کی بنا پر ہم نے دیگر کی نسبت اس پر اعتماد کیا ہے ، چنانچہ:

الم م ابوالعباس" ابن خلكان "مِن الله "وفيات الاعيان "ميس لكهة بين: وكانت و لادته يوم الثلاثاء قبل طلوع الفجر - 19

<sup>6</sup>ل نور الابصار ، للسيد الشبلنجي ، الصفحة ٢٠٣ ، فصل في مناقب موسى الكاظم .

<sup>7</sup> لى تاريخ التراث العربي ، للدكتور فواد سزكين : ٣/ ٢٧٩ .

<sup>8</sup> ل الاعلام، للشيخ خير الدين الزركلي، ٧/ ٣٢١.

(9) "آپ رٹی ٹیٹی کی پیدائش کادن "اتوار "اور تاریخ" 7 صفر المظفر" ہے "۔ شہز ادہ داراشکوہ قادری مجنواللہ" سفینۃ الاولیاء "میں لکھتے ہیں:

آب طلقهٔ کی بیدائش روزیک شنبه (اتوار)، کے صفر المظفر کے اصلا کو مقام ابواء میں ہوئی۔<sup>20</sup>

ان تمام متذکرہ اقوال کا بغور مطالعہ کرنے اور حقائق و قرائن کی دلالتوں پر غور پر کرنے ہے۔ واضح ہوتا ہے کہ امام موسی کاظم جمٹناتی پیدائش ۱۲۸ ہجری کو ہوئی۔اسی پر بکٹرت مور خین وائمہ کرام کا اتفاق ہے۔

### امام موسى كاظم شائعة كالقب

آپ رظافین کی دات ہمہ جہت شخصیت کی حامل تھی، زندگی کی مشکلات میں صبر واستقلال ، جفاء وستم پر خندہ بیشانی کا مظاہر ہ اور اپنے وبرگانوں پر یکساں کرم نوازیاں آپ رٹائی کا خاص امتیاز اور خاندانی وطیرہ تھا۔ ای لیے ان عناصر واخلاق کا ظہوراور شخصیت پر اس کے اثرات کا ظاہر ہونا بھی ایک فطری اُمر تھا، پس خاندانی اوصاف اور قدرت کے ودیعت کر دہ اخلاق حسنہ کی تابانیاں آپ رٹائی کی عملی زندگ کے ہر زاویے میں دکھائی دیتی تھیں۔

19. وفيات الاعيان وأنباءُ أبناءِ الزمان، للابن خلكان، ٥/٣١٠. 20. تخ تج الله كوربو يكي. جس طرح کوئی شخص اُن گنت محاس رکھنے کے باوجود کسی ایک وصف میں زیادہ معروف و ممتاز ہو تا ہے اور دنیا اُسی وصف کازیادہ ذکر کرتی ہے، اُسی طرح آپ طراح آپ طراح اُلٹیڈ کی ذات میں بھی اَخلاق نبوی کے بے شار محاس سے، لیکن آپ کا ذوق عبادت اور متحمل مز اج و بُر د بار ہونا خلق خدا کی زبان پر عام تھا۔

عبادت کا ذوق جو کسی بھی کامل اور محبت الہی ہے سر شار فرد کے لیے لاز می وضر وری ہے کہ اس کے بغیر منازل عشق و قرب کو طے کرنا ممکن نہیں ، وہ ذوق آپ طلانی فات میں اس قدر راسخ تھا کہ اس کے آثار ہر لمحہ ، ہر آن ، آپ میں نظر آتے ، آپ مٹائی کا عبادتِ خداوندی ہے محبت نے لوگوں کو اس قدر متاثر کیا کہ وہ آپ کو "عبدصالح" یعنی نیک وعبادت گزار کے لقب سے یاد کرتے تھے۔

حالا نکہ یہ وہ زمانہ تھا کہ ابھی دور نبوی کی کر نیں آب و تاب کے ساتھ روشن تھیں، صحابہ کرام کو دیکھنے اور اُن سے فیض یاب ہونے والوں کی ہتیاں بھی رونق افروز تھیں، ذوق عباوت، جذبہ عشق، آہ سحر گاہی ایسی نمتیں ابھی سینے وسفینے میں موجزن تھیں، لیکن ایسے ماحول اور ایسی شخصیات میں بھی د نیاوالوں کا آپ کو عبد صالح کہہ کر یاد کرنا اور پکارنا اس بات کی غمازی کرتا ہے کہ اہل بیت پر نسبت کی سعادت کے ساتھ ساتھ اُمت کی قیادت، ہدایت اور تربیت کی بھاری ذمہ داریاں بھی عائد کی گئیں، جسے یہ حضرات بخوبی نبھاتے رہے۔ چو نکہ ہدایت کے لیے سر ابا ہدایت بناضر وری ہے، اس لیے یہ منابع ہدایت ابنی ذات کو محنت ومشقت کی صعوبتوں سے

اییا مثالی بناتے تاکہ خلق خدا کو بارگاہ رہ العزت سے مربوط کرنے کے لیے مؤثر کر دار اداکر سکیں، نیز ان کے جدامجد جناب محمد رسول الله منافیق کی سنت ہے کہ سراپا ہدایت ورحت ہونے کے باوجود بھی عبادت میں کمال مشقت بر داشت فرمائی، اگرچہ حسن اخلاق کے مراتب عالیہ انہیں کے دم قدم سے د نیاوالوں نے جانے، لیکن اس کے باوجود تمام حیات خود بھی اخلاق حسنہ پر عمل فرماتے رہے اور مخلوق کو بھی اس کی تلقین کرتے رہے، یہی وصف آپ منگانی کی آل کا بھی شعار رہا کہ صرف نسبت و خاند انی و جاہت پر اکتفاء نہیں کیا، بلکہ جہد مسلسل اور زُہدو تقوی پر عمل کرتے رہے حتی کہ خالق و مخلوق دونوں کے محبوب بن گئے۔ بہر حال امام موسی کاظم و کافی کی اس کے عبادت کا وصف مشہور تھا اور بعد ازاں یہی آپ کا لقب شار کیا جانے لگا۔ چنا نچہ: ،عبادت کا وصف مشہور تھا اور بعد ازاں یہی آپ کا لقب شار کیا جانے لگا۔ چنا نچہ: ،عبادت کا وصف مشہور تھا اور بعد ازاں یہی آپ کا لقب شار کیا جانے لگا۔ چنا نچہ: ،عباد میں کو میں الله مرزی میں نے بیا لکمال "میں لکھتے ہیں :

کان موسی بن جعفر یدعی العبد الصالح من عبادته واجتهاده. <sup>21</sup> ترجمه: موسی بن جعفر کوان کے زُہدوعبادت کی وجہ ہے عبد صالح کہاجاتا تھا۔ امام ذہبی مِشاللة "تاریخ الاسلام" میں لکھتے ہیں:

قال النسابة يحيى بن جعفر العلوي المدني ، وكان موجوداً بعد الثلاثيائة: كان موسى يدعى العبد الصالح من عبادته واجتهاده. 22.

<sup>21</sup> تهذيب الكهال ، للمزي ، ٢٩/ ٤٤ .

ترجمه: ماہر انساب کی بن جعفر علوی مدنی بُرُ اللہ نے کہا: موسی کو ان
کے زُہدوعبادت کی وجہ سے عبد صالح کہاجا تا تھا۔
خواجہ محمہ پارسا بُرِ اللہ اللہ الخطاب بوصل الاحباب "میں لکھتے ہیں:
و کان رضی اللہ عنه صَالحاً عَابِداً جَوَّاداً حَلِیْماً کَبِیْرَ الْقَدْرِ کان
یدعی بالعبد الصالح من عبادته و اجتھاده . 33
ترجمہ: آپ رہ الفید الصالح من عبادته و اجتھاده . 33
ترجمہ: آپ رہ الفید الصالح من عبادت گزار، کی ، بُر دبار اور بڑی شان والے
سے ، آپ کو زُہدوعبادت کی کثرت کی وجہ سے عبد صالح کہاجا تا تھا۔
ام عبد الوہاب شعر انی بُرِ اللہ "طبقات کبری" میں لکھتے ہیں:
وکان یکنی بالعبد الصالح لکثرة عبادته واجتھاده وقیامه وکان یکنی بالعبد الصالح لکثرة عبادته واجتھاده وقیامه

ترجمہ: زُہدہ عبادت کی کثرت اور راتوں کو قیام کی وجہ سے آپ کو عبدصالح کہا جاتا تھا۔

22 تاريخ الأسلام، للذهبي، ١٢/ ٤١٨.

23 فصل الخطاب بوصل الاحباب، للشيخ خواجة محمد بارسا، الصفحة ٢٣٠.

24 الطبقات الكبرى، للشعراني، الصفحة ٧٢، الرقم ٥٨.

#### شهره آفاق لقب" اَلْكَاظِمْ"

آپ کالقب عبد صالح تو زیادہ تر اُس زمانے میں زبان زَدعام رہا، یا پھر ائمہ کرام کی تصانیف و تراجم میں نقل ہو تارہا، لیکن ایک لقب اور وصف ایسا بھی ہے جو آج بھی ہر خاص وعام کی زبان پر ہے، بلکہ اس لقب کو ایسا دوام ملا کہ اَب اس کے ذکر کے بغیر آپ کا اسم گرامی لیابی نہیں جاتا، لہذا آج اگر عوام الناس کے سامنے کوئی شخص بغیر آپ کا اسم گرامی لیابی نہیں جاتا، لہذا آج اگر عوام الناس کے سامنے کوئی شخص کے: موسی بن جعفر رہائے نئے نے یہ فرمایا، تو اہل علم کے علاوہ شاید ہی کسی کا ذہن آپ کی جانب متوجہ ہوگا، لیکن اگر کہا جائے کہ موسی کاظم رٹیائٹیڈ نے فرمایا، تو ہر خاص وعام بلا جائے کہ موسی کاظم رٹیائٹیڈ نے فرمایا، تو ہر خاص وعام بلا کسی تر دے جان لے گا کہ اس سے مراد کون ہے۔

بہر حال آپ کا لقب مبارک "الکاظم" معروف ہے، اور یہ دراصل قرآن مجید میں متقین کی صفات میں ذکر ہونے والا ایک وصف اور کلمہ ہے، جب لوگوں نے آپ طالغنظ کی صفات میں ذکر ہونے والا ایک وصف اور کلمہ ہے، جب لوگوں نے آپ طالغنظ کی تواُن کے دلوں نے خود اس بات کی تصدیق کی کہ اس زمانے میں آپ کی ذات اس لقب کی زیادہ حق دار ہے، پھر یہی بات دلوں سے نکل کر زبانوں یہ آکر شہادت بن گئی جسے آج تک دوہر ایاجارہا بات دلوں سے نکل کر زبانوں یہ آکر شہادت بن گئی جسے آج تک دوہر ایاجارہا ہے۔ اللہ تعالی جَراجِالاً قر آن مجید میں ارشاد فرماتا ہے:

ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَنظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْكَنظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱللَّهُ عُجِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ النَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ النَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ النَّاسِ وَٱللَّهُ يَحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ النَّاسِ وَٱللَّهُ يَحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ النَّاسِ وَٱللَّهُ يَحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَنِ النَّاسِ وَٱللَّهُ يَحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾

ترجمہ: اور جو خرج کرتے ہیں خوشحالی اور تنگ دستی میں اور ضبط کرنے والے ہیں غصہ کو، اور در گزر کرنے والے ہیں لوگوں سے۔ اور الله احسان کرنے والوں سے محبت کرتا ہے۔

آیت قرآنی میں اس مقام پر اللہ تعالی جَبارَجَلالاَ نے متقین بندوں کی چند صفات ذکر فرمائی ہیں ان میں ہے ایک اہم صفت غصے کو بی جانا ہے یعنی جس وقت تھی سبب ہے غصے آجائے اور ایسے جنون کے عالم میں جو اپنے غصے کو دبالے اور اس کا اظہار نہ كرے وہ اللہ تعالی جَبالطَالاَ كے يہاں متقين كى صفات والا شار ہوتا ہے ،اى آيت ميں اگلی صفت در گزر کرنے کی ہے، جس کا مطلب بدلے کی قدرت اور طاقت کے باوجو د بھی انسان در گزرے کام لے اور غلطی کرنے والے کو معاف کر دے ، یہ متقین کی تیسری صفت ہے۔ علائے کرام فرماتے ہیں کہ بیر سب سے بلند درجہ ہے۔ پس امام موی کا ظم کو اللہ تعالی جَبار الله نے آیت میں مذکور تینوں صفات میں سے وافر حصہ عطا فرمایاتھا،ان صفات کے مظاہر اور واقعات میں سے پچھ کا ذکر ہم آئندہ آنے والوں ابواب میں کریں گے ، لہذا یہاں صرف بیہ جان لینا ضروری ہے کہ اس لقب کاظم کو آپ کے لیے کیوں استعمال کیا گیاتواس بارے میں اہل علم کی چند آراء درج ذیل ہیں۔ جسٹس پیر محمد کرم شاہ از ہری میشانند لکھتے ہیں:

" کَظَمَ "بھری ہوئی مشک کے منہ باند صنے کو کہتے ہیں، بعض او قات ایس ناپندیدہ حرکات اور ضررر سال اُمور رونما ہوتے ہیں جن سے

انسان برانگیخته ہوجاتا ہے اور جذبہ انتقام سے اس کا دل لبریز ہوجاتا ہے،ایسے حال میں اینے غصے کو بی جانا بیشک بڑی ہمت کاکام ہے۔ 25 یعنی جس طرح مشک بھر جانے کے بعد پانی کو گرنے اور چھلکنے سے روکنے کے ليے اسكے منہ باندھنے كے عمل كو" كظمَ "كبتے ہيں ،اى طرح جب غصہ كى شدت وانتقام کاجوش برانگیخته ہو چکا ہوا ہے میں اپنے نفس پر قابو پاکر سامنے والے کو معاف كردينا،" كَظَمَ "ب اورجو عصه كوني جائے،أے "كاظم" كہتے ہيں۔ شيخ عماد الدين ابوالفداء مِمَاللَة "المختصر في اخبارالبشر "مِيں لَكھتے ہيں: وكان يلقب الكاظم: لأنه كان يحسن إلى من يسيء إليه . 36 ترجمه: آپ رٹائٹن کو کاظم اس لیے کہاجا تا تھا کیونکہ آپ بُر ائی ہے پیش آنے والوں کے ساتھ بھی بھلائی ہے ہی پیش آیا کرتے تھے۔ امام ابن حجر مكى بيثى شافعي قادري عميلية "الصواعق المحرقه" مين لكهتة بين: سمى الكاظم لكثرة تجاوزه وحلمه. 27

25 تفسير ضياء القرآن، للشيخ محمد كرم شاه الازهري، ١/ ٢٧٦.

ترجمہ: آپ کو بکثرت در گزر کرنے اور بُر دیار ہونے کی وجہے کا ظم کہا جاتا تھا۔

<sup>26.</sup> المختصر في اخبار البشر ، للشيخ عماد الدين أبي الفداء ، ذكر خلافة الرشيد ، ٢/ ١٥. 27. الصواعق المحرقة ، للابن حجر المكي ، الصفحة ٥٥٣ .

لقب کاظم کی ایک وجہ تو آیت کی تفسیر اورائمہ کرام کے اقوال ہے واضح ہوگئی، لیکن ای لقب کی دو سری وجہ تو آیت کی گئی ہے چنانچہ: ہوگئی، لیکن ای لقب کی دو سری وجہ بھی ذکر کی گئی ہے چنانچہ: شیخ یوسف بن تغری بر دی اتا بکی میشاندہ "النجوم الزاہرة" میں لکھتے ہیں:

كان موسى المذكور يدعى بالعبد الصالح لعبادته ، وبالكاظم لعلمه.<sup>28</sup>

ترجمہ: حضرت موی (بن جعفر) کو عبادت کی وجہ سے عبد صالح اور وُفور علم کی وجہ سے کاظم کہا جاتا تھا۔

یعنی آپ رہائنٹے کو علم کی فراوانی و کثرت کے سبب ''کاظم ''کہا جاتا تھا، اگر چہ اس وجہ کو لغوی اعتبار سے تو '' کَظَمَ ''سے مناسبت ہے ، جبیبا کہ ماقبل گزرا، لیکن ہمیں تاریخی شواہد میں اس مناسبت کی تائید نہیں مل سکی۔

البتہ وُ فور علم کا آپ کی ذات میں موجود ہونا ایک بقینی امر ہے جس پر بہت سے قرائن اور واقعات دلالت کرتے ہیں۔ فقہائے امت کے سر دار سیّد ناجعفر صادق طائقہ جن کی ذات ہے اُمت مسلمہ کوعلوم کے چراغ نصیب ہوئے، جن کی بدولت اُسرار مکنون کے پر دے اُٹھے، اس جلیل القدر امام کے لخت جگر اور وارث علوم نبویہ کی حیثیت ہے آپ کی ذات میں و فور علم کا تاباں ہونا بالکل معقول بات ہے، لیکن اس بنیاد پر آپ کو دماظم "سے یکارا جانا معروف و مشہور نہیں ہو سکا۔

<sup>28</sup> النجوم الزاهرة، للابن تغري بردي ، ٢/ ١٤٢ . سنة ١٨٣ .

ہمارے نزدیک درست بات وہی ہے کہ آپ کو کاظم کہنے کی وجہ غصے کو پی جانا اور دشمنوں کو معاف کر دیناہے، نیز اس پر بہت سے واقعات بھی ولالت کرتے ہیں، اور یہی سبب اہل علم کے یہاں کتب میں تواتر سے نقل ہو تارہا۔البتہ آپ رڈائٹوئٹ کے دادا حضرت محمہ باقر رڈائٹوئٹ کو ان کے علم کی فراوانی کی وجہ" باقر"کہا جاتا ہے، تو ممکن ہے کہ شخ اتا بی بر دی وَسُنَا اللّٰہ کو اس کلمہ سے اشتباہ پیدا ہوا، یا پھر کتابت کی غلطی سے ایسا کھا گیا۔واللّٰہ اعلم

### امام موسى كاظم طالنين كى كنيت

امام موسی کاظم مطالبین کی کنیت کے بارے میں زیادہ معروف دو قول ہیں ، جبکہ دیگر شیعی اور بعض سوانحی کتب میں اس سے زیادہ اقوال بھی نقل کیے گئے ہیں ،ہم طوالت کے پیش نظر صرف چند کاذکر کریں گے۔
(۱) ایوالحن:

آپ طافعہ کی ہے کنیت مبارکہ نہایت مشہور اور کتب و تاریخ میں درج ہے،
اہل سنت کے جس بھی امام نے آپ رکانفہ کا تذکرہ زیب قرطاس کیا تو انہوں نے ای
کنیت کو استعال کرتے ہوئے عنوان ترتیب دیا ہے، لہٰذاعلائے اسلام کے کثرت سے
استعال کرنے اور قرائن و شواہد جو کہ واقعات میں نہ کورہیں، اُن کے دلالت کرنے ک
بنیاد پر یہی واضح ہو تا ہے کہ آپ رگانفہ کی کنیت "ابوالحن " تھی۔

ہم ذیل میں اُن ائمہ اسلام کے اسائے گرامی مع کتب کا صرف اشارہ تحریر كرر ہے ہيں جنہوں نے آپ طالفت كى كنيت "ابوالحن "كوذكر كيا چنانچه:

امام ابو بكر خطيب بغدادى ممينيلينے "تاريخ بغداد" شيخ زمخشرى نے "ربيع الابرار "امام ابن جوزي ومُثالثة نے "صفوۃ الصفوۃ"، امام ابن خلكان مِثالثة نے "وفيات الاعيان "امام صفى الدين خزرجى ومُثالثة نے "خلاصه تذهبيب تهذيب الكمال "امام ذ ہبی رمیناللہ نے "سیر اعلام النبلاء "اور "تاریخ الاسلام "میں، جبکہ امام ابن حجر عسقلانی عمينية في "تهذيب التهذيب "مين آب طالفين كي كنيت" ابوالحن" ذكر كي هي-<sup>29</sup>

آب رطانعنظ کی اس کنیت کو ہماری معلومات کے مطابق اہلسنت کے علمائے كرام من سے شيخ الثيوخ خواجه محمد يارسا حميناللة نے "فصل الخطاب بوصل الاحباب" اور شہزادہ دارا شکوہ قادری منتاللہ نے "سفینۃ الاولیاء "میں ذکر کیا ہے۔

#### ابوعلى \_ اور \_ ابواساعيل:

اس کنیت کا ذکر عام مصادر تاریخ وسیرت میں تو نہیں ملتا،البتہ اہل تشیع کے یہاں اس کا ذکر عمومی طور پر کیا جاتا ہے، چنانچہ شیخ محمد آل یاسین نے "الامام موسی بن جعفر "<sup>30</sup> میں اہل تشیع کی معتبر کتب مثلاً الار شاد ، تہذیب طوسی ، مناقب شہر آشوب

<sup>29</sup> ان تمام مصادر کی تخریج مع تغصیلات ما قبل کنی مرتبه ند کور ہو چکی، وہال ملاحظه فرمائیں۔ 30. الامام موسى بن جعفر ، للشخ آل ياسين ، الصفحة ١٦ .

، بحارالانوار ، مطالب السؤول ، جواہر الكلام اور عمدة الزائرے شخفیق کے ساتھ نقل كيا ہے ، ليكن مجموعی طور پر اہل تشیع کی كتب میں بھی "ابوالحن "كو ، ی ترجیح دی گئی ہے۔ ہے ، لیكن مجموعی طور پر اہل تشیع کی كتب میں بھی "ابوالحن "كو ، ی ترجیح دی گئی ہے۔ امام موسی كا ظم طالفتہ كا حليه مبارك

امام موی کاظم رفائنیڈ کے بارے میں ہمارے منتبی مصاورومر اجع زیادہ تر فاموش ہیں، اور جو تھوڑی بہت معلومات موجو دے وہ اس قدر نہیں کہ اس کی روشی میں آپ رفائنیڈ کی حیات پر مکمل وجامع گفتگو کی جاسکے، اس لیے کئی پہلوا سے تشنہ ہیں کہ اُن مے نقاب کشائی ممکن نہیں۔ انہیں میں سے ایک آپ رفائنیڈ کا حلیہ مبارک بھی کہ اُن مے نقاب کشائی ممکن نہیں۔ انہیں میں سے ایک آپ رفائنیڈ کا حلیہ مبارک بھی ہماری معلومات کے مطابق کسی بھی امام نے تفصیلی تو در کنار جزوی کلام بھی نہیں کیا، لہذا اس بارے میں کسی حتی رائے پر پہنچناد شوارے۔

عام طور پر مشاہدے میں آیا کہ امام موسی کاظم رٹھ تھڑ کے بارے میں معروف یہ ہے کہ آپ رٹھ تھڑ ہے، اور آپ رٹھ تھڑ کے بیٹے امام علی الرضار ٹھٹ کے آپ رٹھ تھڑ ہے، اور آپ رٹھ تھڑ کا معاملہ ہے تو ہم نے اُن الرضار ٹھٹ تھڑ کا معاملہ ہے تو ہم نے اُن کی سیر ت پر لکھی گئی تفصیلی کتاب میں چند صر سے دلاکن سے واضح کر دیا ہے کہ ان کی سیر ت پر لکھی گئی تفصیلی کتاب میں چند صر سے دلاکن سے واضح کر دیا ہے کہ ان کی رنگت کے سابی ماکل ہونے پر کئی ائمہ اور خود اُن کے اپنے اقوال بھی موجود ہیں، لہذا ان کی رنگت کے سابی ماکل ہونے پر کئی ائمہ اور خود اُن کے اپنے اقوال بھی موجود ہیں، لہذا ان کی رنگت کو تو کہا جاسکتا ہے، لیکن امام موسی کاظم رٹھ تھڑ گئی کی رنگت کے بارے میں بالعموم کوئی خارجی وداخلی شہادت موجود نہیں کہ آپ رٹھ تھڑ سیابی ماکل تھے۔ اس لیے بالعموم کوئی خارجی وداخلی شہادت موجود نہیں کہ آپ رٹھ تھڑ سیابی ماکل سے۔ اس لیے بالعموم کوئی خارجی وداخلی شہادت موجود نہیں کہ آپ رٹھ تھڑ درست نہیں ، نیز انجی

ام علی الرضاؤ النفی پر بھی دستیاب مواد نا کمل ہے جس کا ذکر ہم نے اس کتاب کے مقد ہے میں کردیا، تو عین ممکن ہے کہ مزید کسی قدیم مواد کی معرفت اُس بارے میں بھی اُٹر انداز ہوجائے۔ بہر کیف امام موسی کاظم ڈالنٹی کی رنگت کے بارے میں سیاہی ماکل ہونے کا عام تاثر توہے ہی، لیکن خواجہ محمد پارسا مُٹر اللہ نے "فصل الخطاب" میں بھی ای کو ذکر کیاہے، پر ہمیں ناصرف اختلاف بلکہ تسلیم کرنے ہے انکارہے، کیونکہ خواجہ پارسا مُٹر اللہ کی ہے بات ایک تو بلاحوالہ درج ہے، اور دوسراہ کہ آپ امام موسی کاظم مُٹر اللہ کی نے صدیوں بعد بید اہوئے، لہذا آپ مُٹر اللہ کی زیارت کی اور نہ کی کا فران کی زیارت کی اور نہ کی کی زیارت کی اور نہ کی کی زیارت کی اور نہ کی کی دیارت کی دیار کی کا قول کو بس ایک تول کی صدیک ہی رکھا جائے گا۔

البتہ ہمیں جس چیزنے اس بات سے انکار کرنے پر بر انگیختہ کیا ہے وہ دراصل ایسا قول ہے جو خو د امام موی کاظم والنین کی زیارت کرنے والے کا ہے ، للمذاعلمی وعقلی لیا قول ہے جو خو د امام موی کاظم والنین کی زیارت کرنے والے کا ہے ، للمذاعلمی وعقلی لیا تھا ہے ، چنانچہ معروف عابد وزاہد ، صوفیائے کرام کی طاحت اسے بی تقویع و فوقیت حاصل ہے ، چنانچہ معروف عابد وزاہد ، صوفیائے کرام کے سر خیل ، شقق بنی میزائشہ اللہ سے حکایت منقول ہے جسے ہم نے کتاب ہذا میں مع

15. آپ جُرِهُ الله کانام ابو علی شقیق بن ابر اہیم ازدی بخی خراسانی ہے ، آپ خراسان کے مقام بلخ کے رہے والے سقے ، آپ بر اسلام مسبور صوفی و تارک سلطنت ابر اہیم بن ادہم مُروَالله اوردیگر مشائخ کی صحبت اختیار کی ،امام اعظم ابو صنیفہ بڑی تھو کے تالمہ و میں شارہوتے ہیں ، آپ بر الفتہ سے کثیر حضرات نے علم ومعرفت میں استفادہ کیا ، آپ نے غزوہ کولان ، ترکی میں ۱۹۲ میں جام شہادت نوش کیا۔ (سیر اعلام النبلاء ، ۹۶ ،ص ۱۹۳) ، بعض اُردوکتب میں آب بر اُنجابیہ کانام "شفیق" کے بوغلہ ہے ،درست "شقیق" ہے یعنی "ف" کے بجائے "تی " ہے۔

منتن درج کر دیاہے اس میں واضح الفاظ موجو دہیں کہ آپ نے امام موسی کاظم طالفہ کو دیکھااوراُن کے حلیہ کی کیفیت کو یوں بیان کیا:

نَظُرُتُ إِلَى فَتَى حَسَنِ الْوَجْهِ، شَدِيدِ السُّمْرَةِ. 32

ترجمہ: پس میں نے ایک خوبصورت، سرخ رگمت والے چہرے کانوجوان دیکھا۔

اس میں شقق بلخی نے آپ رگائن کی خوبصورتی کو واضح الفاظ میں بیان کیا ہے جس میں چہرے کی خوبصورتی کو بھی امتیازی جس میں چہرے کی خوبصورتی کو بیان کرنے کے بعد اس کی سرخ رگمت کو بھی امتیازی طور پر ذکر کیا ہے، جس سے صاف طور پر یہ بات عیاں ہوتی ہے کہ آپ رڈائٹ کا چہرہ خوبصورت ہونے کے ساتھ ساتھ سرخی ماکل رنگت کا حامل تھا اور مر دانہ و جاہت میں سرخی ماکل خوبصورت ہونے کے ساتھ ساتھ سرخی ماکل رنگت کا حامل تھا اور مر دانہ و جاہت میں سرخی ماکل خوبصورت چہرے کا پایا جانا بہت قلیل ہے۔ تو معلوم ہوا کہ آپ رڈائٹ کی جانب سیابی ماکل ہونے کی بات غیر مستند ہے اور جن ائمہ نے اسے نقل کیا ہے انہیں سہوہو گیا، یا پھر انہوں نے اس معاطے میں زیادہ شخقیق نہیں گی۔

اگرچہ ہمارے ممدوح وسر دار امام موی کاظم طالعنظ یا آپ کے خاندان والے اس بات کے محتاج نیا ان کی اس بات کے محتاج نیا ان کی اس بات کے محتاج نیا ان کی

<sup>32.</sup> مثير الغرام الساكن الى اشرف الاماكن ، للجوزي ، ذكر طرف مستحن من اخبار الصالحين ، الصفحة ٤٠٢ . وصفوة الصفوة ، للجوزي ، باب الطبقة السابعة من اهل المدينة ، ٢/ ١٨٥.١٨٧، رقم الترجمة ١٩١ . و المختار من مناقب الاخيار ، للابن الاثير ، المدينة ، ٢/ ٧٨-٧٨ . و الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية ، للمناوي ، ٢ ٣٦٢ .

خوبوں کور گلتوں کے ترازو میں تولا جائے اور پھر کسی معیارتک پہنچا جائے ،کیونکہ قدرت کی فیاضی اور نسبت رسول انہیں دنیا ومافیہا میں ایسا محترم مقام بخش چکی ہے جس پر قیامت تک کاحسن وجمال قربان کیا جاسکتا ہے۔لیکن ہم نے اس بات ک وضاحت یوں ضروری جانی کہ غلط بات کو اُن کی جانب منسوب نہ ہونے دیا جائے۔

#### امام موسى كاظم والنير كالم ما النير المام موسى كاظم والنير المام موسى كاظم المركزة

الله تعالی جَهارَ کابنایا ہوا قانون فطرت ہے کہ انسانی شخصیت کی تعمیر وتر قی میں بہت سے عوامل وعناصر کار فرماہوتے ہیں جن کی بدولت تھی مر قع حسن کا وجو د ترتیب یا تا اوراس کے محاس آشکار ہوتے ہیں ،ان عوامل میں کچھ تسبی اور کچھ و ہی ہوتے ہیں ، پس جب دونوں طرح کے عوامل میں کاملیت وحسن بایا جائے تو اللہ تعالی جَاجِالاً ابنی قدرت سے آنے والے میں کمال و نکھار پیدافرمادیتا ہے ،اس تناظر میں جب ہم امام موسی کاظم رٹائٹنے کو و بھتے ہیں تو قدرت کی فیاضی اور رحمتوں کی فرادانی واضح نظر آتی ہے کہ اللہ تعالی عَرِّرَجَانَ نے آپ طالتُن کو تسبی اور و ہبی دونوں ہی جہنوں میں کمال بخشا، پس آپ کوا سے خاندان میں پیدا کیا گیا جس کی اہمیت اور وجاہت صرف زمین والوں میں ہی محترم اور مقبول نہیں، بلکہ ارض وجہال کی قیدے بلند ملائک بھی اس گھرانے کے مدح خوال تھے، جہاں ارض وساء کی سرحدیں ختم ہو کر اینے وسعتوں کے باوجود سمٹ جاتیں ہیں یعنی سدرۃ المنتهٰی وہاں کے رہنے والے طائر سدرہ تشیں ،اورار بول سالوں ہے ارض و ساء کی سیر کرنے والے واقف اسرار ،

#### Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سيّدنا جرائيل عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى شَال مِين رطب اللهال عقص سيّده عائشه وَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: اے محمد! میں نے زمین کے مشرق و مغرب چھان ڈالے ، لیکن میں نے ہاشم کی اولاد ہے افضل کسی کی اولاد کو نہیں پایا۔ جبکہ امام طبر انی محتالیہ نے حضرت عائشہ رہائے بھاسے یہی حدیث ان الفاظ سے روایت کی ہے جسے پڑھ کرائیان تازہ ہو جاتا ہے:

قَلَّبْتُ مَشَارِقَ الْأَرْضِ، وَمَغَارِبَهَا، فَلَمْ أَجِدْ رَجُلًا أَفْضَلَ مِنْ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَلَمْ أَرَ بَيْتًا أَفْضَلَ مِنْ بَيْتِ بَنِي هُاشِيمٍ.<sup>34</sup>

ترجمہ: میں نے زمین کے مشرق و مغرب جھان ڈالے، لیکن مجھے نہ تو کوئی شخص محمہ سے افضل ملا، اور نہ ہی میں نے بنوہاشم کے گھر انے سے افضل کسی کا گھر دیکھا ہے۔

<sup>33</sup> فضائل الصحابة ، للامام احمد ، باب فضائل علي، الصفحة ٦٢٩ ، الرقم ٦٠٧٣ . 34 المعجم الاوسط ، للطبراني ، ٦/ ٢٣٨ ، الرقم ٦٢٨٥ .

جبر ائیل علیہ بیا جس خاندان اور گھرانے کی تعریف کررہے ہیں، وہ رحمت مجسم مَنَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اور اس گھرانے کے چتم وچراغ امام موسی کاظم رفائعی ہیں، کیونکہ آپ بنوہاشم کے گھرانے کے فرد، رسول الله مَنَّا اللّٰهِ مَنَّا اللّٰهِ مَنَّا اللّٰهِ مَنَّالِیْ اول کے کا مُنات سیّدنا علی رفائعی اور شہزادی کو نمین سیّدہ فاطمہ رفائعی اولاد میں سے ہیں، آپ کا سلسلہ سیّدنا علی رفائعی اور شہزادی کو نمین سیّدہ فاطمہ رفائعی اولاد میں سے ہیں، آپ کا سلسلہ نسب تاجدار دوعالم مَنَّا اللّٰهِ مَنَّا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰمِ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّ

"سيّدناموى كاظم بن سيّدنا جعفر صادق بن سيّدنا محد باقر بن سيّدنا زين العابدين على بن سيّد الشهداء حسين بن سيّدنا على شَائِيَمُ."

سيّدناعلى وفاطمه رَنِي اللهُ أَي اولاد كو آپ مَنَ اللهُ الله و الله قرار ديا، جيساكه متعدد اور مشهور احاديث مِن موجود ب چناچه امام طبر انى مِن الله افقل فرمات بين:

إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ جَعَلَ ذُرِيَّة كُلَّ نَبِي فِي صُلْبِهِ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى جَعَلَ ذُرِّيَّة كُلَّ نَبِي فِي صُلْبِهِ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى جَعَلَ ذُرِّيَّة كُلِّ نَبِي فِي صُلْبِهِ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى جَعَلَ ذُرِّيَّة كُلُّ نَبِي فِي صُلْبِ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِب. 35

ترجمہ: اللہ عَبِرِّوَ اللهِ عَلَى اولاد كو أسى كے صلب (پشت) ہے ہيداكيا ہے اور بيتك الله تعالى نے ميرى اولاد كو على بن ابى طالب كے صلب (پشت) ہے ہيداكيا ہے۔ (پشت) ہے ہيداكيا ہے۔ (پشت) ہے ہيداكيا ہے۔

تواس طرح امام موسی کاظم طلائٹۂ کو زمین کے مقدس و محترم گھرانے کے فرد ہونے کی سعادت نصیب ہوئی، اور بیہ تمسی سعادت نہیں یعنی انسان خود کسی گھرانے کی

<sup>35</sup> المعجم الكبير، للطبراني، ٣/ ٣٥، الرقم ٢٦٣٠.

اولا دہیں ہے نہیں ہوسکتا، بلکہ اللہ تعالی ﷺ جس شخص کو جس خاندان اور جس فرد کی اولا دہیں بید افرمادے، یہ اُس کا اختیار ہے۔

امام موسی کاظم طالتنظ کے والد گرامی کا نام "جعفر" اور کنیت" ابو عبدالله" شہرہ آفاق لقب "صادق" طلاعتہ تھا،ان کا تذکرہ اساتذہ نے ضمن میں آرہاہے۔ آپ طَّالِتُنْ كَى والدهاجده كانام اوّلين مصادر ميں تو دستياب نہيں ہوسكا،البته خواجه محمد يارسا عمينية نيخ «فصل الخطاب"، شهزاده داراشكوه قادري عمينية بيخ سفينة الاولياء"اور شيخ تشبلنجی عِنْ یہ نے "نورالابصار "میں "حمیدہ "خالفۂ او کر کیاہے، جبکہ تعلق "بربری "قوم سے بتایا گیاہے، یہ امام جعفر صادق طالغین کی باندی تھی جن سے امام موسی کاظم طالغین کی پیدائش ہوئی۔ آپ طالتین والدہ باندی تھی صرف اتنا ذکر امام ذہبی مامام خطیب بغدادی اور دیگر اجلہ ائمہ فیشائٹیئے نے بھی تحریر کیا ہے۔ آپ کی والدہ ماجدہ کے بارے میں اہل سنت کے مصاور میں کوئی تفصیل درج نہیں ہے، لیکن اتناضر ور معلوم ہے کہ حريم جعفري ميں رہنے والی اس عزت مآب خاتون کا تقترس واحترام نيز زُہد و تقوی يقيناً اینے زمانے کے فائق لو گوں میں شار ہو تا ہو گا۔ آپ کے خاند آن کے بارے میں اس شعرير اكتفاء بهت لا ئق وشايال ہے، چنانچه امام احمد رضاخان حنفی مِمَّاللَّهُ فرماتے ہيں:

> تیری نسل پاک میں ہے ، بچہ بچہ نور کا تو ہے عین نور ، تیرا سب گھرانہ نور کا

### امام موسى كاظم طالنين كم مشاكخ وأساتذه

(1) ابو عبد الله جعفر الصادق بن محمد الباقر، الهاشمي . 36. (سيد الاولياء ، حبر الأمة ، امام الائمة)

آپ رظائفی این وقت میں بنوہاشم کے سر دار و امام سے ، آپ کی والدہ ماجدہ اُس وقت میں بنوہاشم کے سر دار و امام سے ، آپ کی والدہ ماجدہ اُمّ فروۃ وَلَیٰ اُلّٰتُ بُنا بنت قاسم بن محمد بن ابو بمر صدیق رشی اُلٹی بیں، اور اُن کی یعنی اُمّ فروۃ کی والدہ اُساء رہی ہیں شکالٹی اُس فروہ بڑی ہیں اور والدہ اُساء رہی ہیں اور والدہ دونوں ہی صدیق ہیں )، اس لیے آپ رہی تی فرمایا کرتے ہے:

ابو بکر رشاعنہ نے مجھے دومر تنبہ پیدا کیا ہے۔( چنانچہ امام جعفر صادق رشائٹہ ہ والد کی طرف سے علوی حسین، جبکہ والدہ کی طرف سے صدیقی ہیں)۔

آپ انتی ۸۰ ہجری میں پیداہوئے، بعض صحابہ کرام مثلاً حضرت انس بن مالک ملائشۂ اور حضرت سہل بن سعد ساعدی طالعۂ کی زیارت ہے مشرف ہوئے۔

36. الجوج والتعديل، للابن أبي حاتم، دائرة المعارف العثمانية الهند، ٨/ ١٣٩. و تاريخ الاسلام، للذهبي، دار الكتاب العربي، ١٢/ ٤١٧، الترجمة ٣٧٧. و تهذيب التهذيب، للعسقلاني، دائرة المعارف النظامية بحيدرآباد الهند، ١٠/ ٣٣٩. و تهذيب الكمال، للمزي، مؤسسة الرسالة بيروت، ٢٩/ ٤٣، الترجمة ٦٢٤٧.

آپائی والدسیدنا ابوجعفر محمد باقر، عبید الله بن ابورافع، عروه بن زبیر، عطا بن ابی رباح، محمد بن منکدر، زبری، مسلم بن ابو مریم اور این نانا قاسم بن محمد فریسانی است احادیث روایت کرتے ہیں۔ آپ کی زیادہ ترروایات والدگرای محمد باقر میش الله سی بی بن الله می کاظم ، یکی بن آپ دالله شامی موسی کاظم ، یکی بن سعید انصاری ، ابو حنیفه نعمان بن ثابت دو به سفیان توری، شعبه ، سفیان بن عیمینه فریسانی اور دیگر کثیر محد ثین وفقهائے کرام شامل ہیں۔

37 امام اعظم ابو صنیفہ دلائٹونکا شہر سند تا جعفر صادق دلائٹونک اَجلہ طافہ ہیں ہوتا ہے، امام اعظم دلائٹونک اُن سے عقید ت واحر ام کے بہت سے وا قعات آپ کی بیرت پر تکھی گئی کتب میں منقول ہیں۔ شخ این تیب اور دیگر چند حضر ات نے اگر چہ آپ کی شاگر دی کا انکار کیا لیکن درست بہی ہے کہ آپ دلائٹونٹ نے امام جعفر صادق دلائٹونٹ سے استفادہ کیا اور ای طرح امام محمہ باقر دلائٹونٹ سے مستفید ہوئے۔ لہذا امام اعظم ملائٹونٹ کی سیّد تا جعفر صادق دلائٹونٹ سے ملاقات کے وقت قیاس والی جو مشکو مرد کی میں ہوئے۔ لہذا امام اعظم ملائٹونٹ کی سیّد تا جعفر صادق دلائٹونٹ کی سیّد تا جعفر صادق دلائٹونٹ کی سیّد الی والی ہے۔ لیک والی ہے۔ لیک الیک انداز تھا، جے لوگوں نے رنگ چڑھا کر حضر است نے نکالا ہے۔ بلکہ وہ نہیں جو بعض شید چیش کیا، لہذا اس واقعے سے بہتی نکالا کہ امام اعظم دلائٹوئٹو تو تو دو امام جعفر صادق دلائٹوئٹو کو اجو اب کرنے گئے اور خود شرکر دی پر نازاں رہے، تو حقیقت میں فقہ حنی درا مسل امام جعفر صادق دلائٹوئٹو کو ایشان ہے۔ لہذا صحح معنوں میں امام جعفر صادق دلائٹوئٹو کو مائٹو و مائٹوئٹو کو مائٹوئٹو کو مائٹوئٹو کو مائٹوئٹو کو مائٹو والے ان کے لاکن تا تھی امام اعظم ملائٹوئٹو کی ایم مائٹوئٹو کی بارے میں ہم ہر گزاران طعن درا نہیں کریں گے۔ ای طرح امام اعظم ملائٹوئٹو کی ایک ملاقات اور مکالہ کو امام موی کا ظم دلائٹوئٹو ہے بھی مندوب درانہ نہیں کریں گے۔ ای طرح امام اعظم ملائٹوئٹو کی ایک ملاقات اور مکالہ کو امام موی کا ظم دلائٹوئٹو سے بھی میں بات ذکر کی جاتی ہے ، جو من گھڑت ہے ، نیز یہ واقعہ کی مستمہ مافذے تابت

شیخ یجی قطان تمشیر نے جج کے بارے میں امام جعفر صادق طالتیں ہے۔ ایک طویل حدیث املاء کر انے کے بعد کہا:

مجھے ان کے بارے میں بچھ تو قف ہے ، البتہ مجھے مجالد <sup>38</sup> ان سے زیادہ محبوب ہے۔

اس پر امام ذہبی جمٹاللہ نے برجستہ گرفت کرتے ہوئے لکھا:

میں کہتا ہوں: یہ یکی قطان کی لغزشات میں سے ہے ،کیونکہ اکابر محدثین کی جماعت کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جعفر صادق رفائعۂ مجالد سے زیادہ ثقہ ہیں، لہذا اس بارے میں یکی قطان کی بات نہیں سی جائے گی۔

شيخ اسحاق بن را ہويہ جمة اللہ كہتے ہيں:

38 یہ ابو عمرہ مجالد بن سعید بن عمیر بسطای کوئی ہمدانی ہے،ان کے بینے اساعیل بن مجالد بھی مشہور رادی ہیں، یہ اما شعبی، قیس بن ابو حازم وغیرہ سے روایت کرتے ہیں، یہ اگر چہ دور صحابہ میں پیدا ہوئے، لیکن اُن سے روایت نہیں کر سکے،ای لیے صغار تابعین میں شار ہوتے ہیں۔ عبد الرحمن بن مبدی، ابو حاتم، احمد بن حنبل، دار قطنی نے انہیں ضعیف شار کیا ہے،البتہ امام نسائی نے انہیں ثقہ لکھا ہے۔ سمارہ میں وصال فرمایا۔ (سیر اعلام النباء، عبد)۔

امام کی بن معین رختالقہ نے آپ کو "فقہ ،مامون" لکھاہے۔

شخ ابن ابی حاتم رختالقہ کہتے ہیں: میں نے امام ابو زرعہ رختالقہ کو فرماتے ہوئے سا:

جب آپ سے جعفر بن محمد کی اپنے والد سے ،سہیل کی اپنے والد سے اور

علاء کی اپنے والد رختالقہ سے روایات کے بارے میں سوال کیا گیاتو فرمایا:

جعفر رختالقہ کو ان کے ساتھ جمع نہ کرو (کہ وہ اِن سے بلند و بزرگ ہیں)۔

مام ذہبی رختالقہ نے سیّد نا جعفر صادق رفالقی کے بارے میں نہایت جامع

کلمات تو ثیق ذکر کیے ہیں، چنانچہ ککھتے ہیں:

جعفر "ثقد، صدوق" ہیں، اور مقام ثبت میں شعبہ مِنَّالَقَدُ کی مثل ہیں،

نیز سہیل مِنْ اللّٰهُ اور ابن اسحاق مِنْ اللّٰهِ سے زیادہ ثقہ ہیں، بلکہ میرے

نیز سہیل مِنْ اللّٰهُ اور ابن اسحاق مِنْ اللّٰهِ سے زیادہ ثقہ ہیں، بلکہ میرے

نزدیک آپ مُنْ اللّٰهُ ابن الى ذئب مِنْ اللّٰهُ الله کی مرتب میں ہیں، آپ

کی زیادہ ترروایات والدگرامی محمد باقر مِنْ اللّٰهُ سے بطریق اِرسال ہیں۔

39 یہ ابو حارث محمہ بن عبد الرحن بن مغیرہ قرشی عامری ، المعروف ابن ابی ذکب ہے ، آپ کے اساتذہ میں عکرمہ ، شر مبیل بن سعد ، ابن شہاب زہری ، شعبہ اور دیگر اکابر تابعین بُرِسِیْنَ شامل ہیں ، آپ کے خلافہ میں امام عبد الله بن مبارک ، یحیٰ بن سعید قطان ، و کبیع ، واقدی بُرِسِیْنَ اور دیگر محد ثین شامل ہیں۔ امام احمہ بُرِسُیْنَ فرماتے ہیں : میرے نزدیک یہ سعید بن سیب بڑا تی مشابہ اور امام مالک بُرِسُیْنَ سے افضل ہیں۔ امام شافعی بُرِسُیْنَ کے مشابہ اور امام مالک بُرِسُیْنَ سے افضل ہیں۔ امام شافعی بُرِسُیْنَ کے مشابہ اور امام مالک بُرِسُیْنَ سے افضل ہیں۔ امام شافعی بُرِسُیْنَ کے آبی : مجھے کسی کے بھی و صال کر جانے کا اتنا افسوس نہیں ، جتنالیث بن سعد اور ابن ابی ذکب کے وصال پر ہوا۔ آپ بڑا تھُنْ نے محمل میں انتقال فرمایا۔ (سیر اعلام النہلاء ، ج ۲ ، ص ۱۳۹)

شيخ عمروبن ابي مقدام مِنة الله سيخ بي:

اگر تو جعفر بن محمہ مُتَّالِقَةً کو دیکھ لیتا، توجانتا کہ وہ انبیاء کی نسل سے ہیں،
میں نے انہیں (ج کے دوران) جمرہ کے مقام پر کھڑے ہوئے
سنا: مجھ سے سوال کرلو، مجھ سے بوچھ لو (بہ جدا مجہ سیّدنا علی مِثَالِمَتُهُ کا فیض تھا

میونکہ انہوں نے بھی بر سر منبر فرمایا: مجھ سے جو چاہے سوال کرلو)۔
صالح بن اسود مُتَّالِقَةً کہتے ہیں: میں نے جعفر بن محمد مِثَالِقَةً کو کہتے ہوئے سنا:
میری وفات سے پہلے مجھ سے بوچھ لو، بیشک میرے بعد تمہیں مجھ
میری وفات سے پہلے مجھ سے بوچھ لو، بیشک میرے بعد تمہیں مجھ
میری احادیث سنانے والا نہیں ملے گا۔

امام جعفر صادق طالتنز سے سیّد نا ابو بکر طالتیز وسیّد ناعمر طالتنز کے بارے میں سوال ہواتو آپ نے فرمایا:

تم مجھ سے اُن شخصیات کے بارے میں سوال کرتے ہو، جنہوں نے جنت کا کھل کھایا ہے۔

قیس بن عمرو ملائی میشانشد کہتے ہیں کہ میں نے جعفر بن محمد کو کہتے ہوئے سنا:
جس نے ابو بکر وعمر پر تبراء کیا (بُراکہا، یا گالی دی) تو اللّه عِبَرَوَبُلِنَّ اُس شخص
سے بری ہے۔
امام ذہبی میشانشد کہتے ہیں:

جعفر صادق والنفيز ہے میہ قول تواتر کے ساتھ نقل کیا گیا ہے۔

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### نیز آپ رشاعنہ ہے مروی ہے:

ایک مرتبہ خلیفہ ابو جعفر منصور پر مکھی بیٹے گئی ،اُس نے ہٹانے کی کوشش کی توعاجز آگیااور جناب جعفر صادق سے پوچھا: اللہ تعالی ﷺ وَاللّٰهِ اللهِ عَلَمُ اللّٰهِ اللهِ عَلَمُ اللّٰهِ اللهِ عَلَمُ اللّٰهِ اللهِ عَلَمُ اللّٰهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُل

آپ رظائفیٰ کی بہت می اولا وہوئی ، آپ رظائفۂ کے بیٹوں میں سے اساعیل بن جعفر عمین نے والد گرامی کی حیات میں ہی سن ۱۳۸ ھ میں وصال کیا۔ آپ رظائفۂ نے معفر جمٹالند سن وصال کیا۔ آپ رظائفۂ نے میں میں وصال کیا۔ آپ رظائفۂ نے میں میں وصال فرمایا، بو فت وصال عمر مبارک ۱۸۸ سال تھی۔ ه

(2) عبدالملك بن قدامة بن ابراهيم، الجمحي، القرشي . <sup>18</sup>

آپ کا نسب یوں ہے: عبد الملک بن قدامہ بن ابراہیم بن محمہ بن حاطب قرشی مدنی۔ آپ عبداللہ اور خاندان والے بھی روایت حدیث میں ممتاز مقام کے حامل ہیں، آپ عمشانیہ کے جائی صالح بن قدامہ عمشانیہ تقد راویوں میں شار کیے جائی سالح بن قدامہ عمشانیہ تقد راویوں میں شار کیے جائی سالے بن قدامہ عمشانیہ تقد راویوں میں شار کیے جائیں۔

## Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

<sup>40</sup> سير اعلام النبلاء ، للذهبي ، مؤسسة الرسالة بيروت ، الطبعة الثانية ، الطبقة الخامسة من التابعين ، ٦/ ٢٥٥–٢٧٠ ، الترجمة ١١٧ . ملخصاً

<sup>11.</sup> تهذيب التهذيب، للعسقلاني، ١٠/ ٣٣٩. و تاريخ الاسلام، للذهبي، ١٢/ ٤١٧، الربخ الاسلام، للذهبي، ١٢/ ٤١٧، الترجمة ٣٧٧. و تهذيب الكهال، للمزى، ٢٩/ ٤٣، الترجمة ٣٢٤٧.

امام مزى مِمَّالِمَة "تهذيب الكمال" مِن لكصة بين:

انہوں نے قاسم بن محمہ بن ابو بکر مِحتاللہ اور سالم بن عبد اللہ بن عمر مِحتاللہ ک زیارت کی ہے۔ یہ اسحاق بن بکر بن ابو الفرات مدنی، سعید بن ابو سعید مقبر کی، عبد اللہ بن دینار، عبد اللہ بن عبد الرحمٰن بن عبد اللہ بن کعب بن مالک، عبد الرحمٰن بن دینار، عمر بن حسین کی، عمر بن عبد العزیز، عمروبن شعیب، قد امہ بن موسی جمحی اوراپنے والد قد امہ بن ابر اہیم نیشانی سے روایت کرتے ہیں۔

پھر آپ سے روایت کرنے والوں میں اسحاق بن ابر اہیم حنینی، اساعیل بن ابی اویس ، بشر بن عبد اللہ بن عبد العزیز، زیاد بن یونس حضر می ، زید بن حباب، سلیمان بن بلال، عبد اللہ بن نافع صائع ، عبد الرحمن بن مقاتل قعنبی ، محمہ بن حسن بن زبالہ ، موسی بن اساعیل ، نضر بن شمیل اور یزید بن ہارون فیز اللہ اشامل ہیں۔
حسن بن زبالہ ، موسی بن اساعیل ، نضر بن شمیل اور یزید بن ہارون فیز اللہ اس کے بارے شیخ ابو عبید فیز اللہ کہتے ہیں کہ میں نے امام ابو داود میز اللہ سے ان کے بارے میں دریافت کما تو انہوں نے کہا:

شیخ عبد الرحمن میشان کی تعریف کیا کرتے ہتے ،البتہ انکی مرویات میں نکارت ہے۔ عبد الرحمن میشانند نے کہا: امام مالک میشانند ان سے روایات بیان کرتے ہتے۔ <sup>42</sup>

<sup>42</sup> تهذيب الكمال، للمزى، ١٨/ ٣٨٠، الترجمة ٣٥٥٠. ملخصاً

امام یکی بن معین و تواند نے "تاریخ ابن معین" میں ،امام ابوالحن احمد عجل کو فی محتالت "معرفة الثقات "میں اور امام ابن شاہین و تاللة "تاریخ اساء الثقات "میں " ثقة "جبکہ امام ابوحاتم و تواند نے "الجرح والتعدیل "میں "لیس بالقوی ،ضعیف الحدیث "اورامام نسائی و تواند نے "الضعفاء والمتر و کون "میں "لیس بالقوی "شار کیا ہے الحدیث "اورامام نسائی و تواند نے "الضعفاء والمتر و کون "میں "لیس بالقوی "شار کیا ہے امام ابن سعد و تواند نیز نے "طبقات کبری "میں ،امام بغوی و تواند نے "مجم الصحاب " میں اور امام عسقلانی و تواند نے "الاصاب " میں یزید بن ہارون اور ابن اساعیل بن ابی اور امام عسقلانی و تواند نے "الاصاب " میں یزید بن ہارون اور ابن اساعیل بن ابی اور امام عسقلانی و تواند نے "وایات نقل کی ہیں۔

امام بخاری مینشدگی "تاریخ اوسط" میں ایک سوساٹھ کی دہائی میں وصال کرنے والوں میں ذکر موجو دہے ، اسکے مطابق ۲۰اھ کے قریب وصال ہوا۔ <sup>43</sup>

(3) ابو عبد الله مالك بن انس، المدني.

(عالم المدينة ، المحدث الكبير ، امام الاثمة)

امام موی کاظم رضائفہ اورامام الحدیث مالک بن انس برخالفہ کا زمانہ ومقام ایک بی ہے ،امام موی کاظم رضائفہ منورہ میں بیداہوئے اور عرصہ دراز تک وہیں قیام بی ہے ،امام موی کاظم رضائفہ مند مند مند مدیث مشہوراور طالبان علم کے فرمار ہے ،ای شہر مقدس میں امام مالک مجمد اللہ کی مند حدیث مشہوراور طالبان علم کے لیے کشش کا سامان تھی، چنانچہ ایسے جلیل القدر امام سے اکتساب فیض کرنا سعاوت

<sup>33</sup> التاريخ الاوسط، للامام البخاري، ٢/ ١٣٧.

<sup>44</sup> تزيين المالك بمناقب الامام مالك ، للسيوطي ، الصفحة ٧٩ .

وخوش بختی کی علامت تھی، ای لیے امام موسی کاظم رظائفیڈ نے اپنے ناناجان محمد رسول اللہ منافیلی کی علامت تھی، ای لیے امام مالک رظائفیڈ سے اخذ کیا۔ اس بات کا تذکرہ ہمیں جرح وتعدیل کے ذخائر میں تو بہت تلاش کے بعد نہیں مل سکالیکن وہی تلاش ہمیں ایک مرجع تک لے گئی جس میں بھر احت مذکور تھا کہ امام موسی کاظم رظائفیڈ نے امام مالک مرجع تک لے گئی جس میں بھر احت مذکور تھا کہ امام موسی کاظم رظائفیڈ نے امام مالک مرجع تک سے ساع وروایت کی ہے۔

چنانچہ امام جلال الدین سیوطی برت اللہ "تزیین المالک بمناقب الامام الک" کے باب "فیمن اخذ عن مالک من التابعین "میں امام ابو الحن بن فہر برت اللہ " نفسا کل مالک " نفل کرتے ہوئے امام جعفر صادق رظائفۂ اورامام موی بن جعفر بن محد رظائفۂ کو آپ کے شاگر دول میں ذکر کیا ہے۔ امام جعفر صادق رظائفۂ کو امام مالک کے شاگر دول میں ذکر کرنا شاید سہو کی بنا پر نقل ہوگیا ،کیونکہ امام جعفر صادق رظائفۂ شاگر و نہیں، بلکہ امام مالک بمتاللہ کے شخ ہیں، چنانچہ امام ذہبی بمتاللہ نے "سیر اعلام النبلاء" کے ترجمہ "جعفر بن محمد صادق "میں قصر تک کی ہے:

اعلام النبلاء "کے ترجمہ "جعفر بن محمد صادق "میں قصر تک کی ہے:

امام مالک بمتاللہ نے نوعباس کی حکومت ظاہر ہونے تک جعفر صادق شیں کر النہ نوان نہیں کی منیز اس زمانے سے قبل مالک بمتاللہ آپ

ہے مروی احادیث کو کسی دوسری حانب منسوب کرکے ذکر کرتے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

یعنی بطریق ارسال، یاوہی حدیث کی اور سے بھی سنی ہوتی اور آپ سے بھی، تو بنوائمیہ کی حکومت کے زمانے میں آپ دوسرے شیخ کا ذکر کرتے ہتے ،لیکن جب بنوعباس کی حکومت آئی تو آپ کے نام کی صراحت کے ساتھ بیان فرماتے ہتے ، چنانچہ اب امام مالک موسائلہ کی کئی روایات کتب حدیث میں موجو دہیں جن میں واضح طور پر آپ میں ایک میں بیں۔ آپ میشائلہ نے جعفر بن محمہ صادق میں مطاق میں بیان کیں ہیں۔

تودرست یمی ہے کہ امام جعفر صادق رفائقہ کے بجائے امام موی کاظم رفائقہ آپ کے تلافہ میں سے تھے۔ اس بات کو اگر چہ متقد مین اتمہ نے ذکر نہیں کیا، لیکن اس سے فرق نہیں پڑتا، کیونکہ امام مالک برخاشہ سے ساع وروایت کرنے کے تمام تر قرائن کا مل طور پر موجود ہیں جن میں معاصرت، اتحاد مکان اور لقاء یقین طور پر کتب متقدمہ میں ثابت شدہ ہیں، صرف صراحت کانہ پایاجانا ساع کے لیے مانع نہیں۔ کتب متقدمہ میں ثابت شدہ ہیں، صرف صراحت کانہ پایاجانا ساع کے لیے مانع نہیں۔ امام واحدی نمیشاپوری بُرخاللہ نے "تقسیر وسیط" میں ایک روایت بطریق موی بن جعفر بُرخاللہ آز امام مالک بن انس رفائقہ ذکر کی ہے، جس سے مترشح ہوتا ہے موی بن جعفر بُرخاللہ از امام مالک بن انس رفائقہ ذکر کی ہے، جس سے مترشح ہوتا ہے کہ یہ امام موسی کاظم رفائقہ ہیں، جیسا کہ تفسیر نہ کور کے محققین کی جماعت نے بھی حاشیہ میں ایکی تصر ترک کی ہے۔

لیکن ایک خلجان بیہ پیداہو تا ہے کہ راوی "محمد بن اساعیل علوی" ہے، جبکہ مختفین نے صاشیہ میں جس کی تفصیلات امام سمعانی میشانی کی الانساب " سے نقل کی

ہے، وہ "محد بن اساعیل جعفری" ہے، خود امام سمعانی عشید نے انہیں "جعفریوں" کے عنوان میں بایں طور ذکر کیا ہے:

محمد بن اسهاعيل بن جعفر بن ابراهيم بن محمد ابن علي بن عبد الله بن جعفر بن ابي طالب الجعفري . دف

اب متن اور حاشیه میں تضاد ہے، کیونکہ بیک وقت اس راوی کا علوی اور جعفری ہونا ممکن نہیں، محققین کو اس مقام پر اشتباہ واقع ہوا کہ انہوں نے مشہور محمد بن اساعیل جعفری کے تذکرہ کو محمد بن اساعیل علوی کے ساتھ ملحق کر دیا، یہ محمد بن اساعیل بن جعفر جعفری اپنے چچاموی بن جعفر سے روایت کرتے ہیں، لیکن وہ بن اساعیل بن جعفر جعفری اپنے چچاموی بن جعفر بن ابراہیم ہیں، جیسا کہ ایک معروف امام موی کاظم و کافتونہ نہیں، بلکہ موی بن جعفر بن ابراہیم ہیں، جیسا کہ ایک معروف مدیث ہے۔ بہت سے محد ثین نے نقل کیا ہے، اس کی ایک سند "تاریخ دمشق" میں امام ابن عساکر میشند نے ذکر کی ہے:

عمد بن إسماعيل بن جعفر بن إبراهيم بن محمد بن محمد بن عمد بن على بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب ، نا عمى موسى بن جعفر ، عن أبيه جعفر بن إبراهيم قال : قال عبد الله بن جعفر : سمعت من رسول الله - صلى الله عليه وسلم - كلمة ما احب ان لي بها حمر النعم ، سمعت رسول الله - صلى الله عليه

<sup>5</sup>ع كتاب الانساب، للسمعان، ٣/ ٢٦٧.

وسلم - يقول : جعفر أشبه خلقي وخلقي وأما انت يا عبد الله فأشبه خلق الله بأبيك .

راوی نے اس سند میں وضاحت کے ساتھ اپنے بچاموسی بن جعفر اور پھر ان کے والد جعفر بن ابر اہیم کو ذکر کیا گیاہے،اگریہ موسی کاظم طالقہ ہوتے تو پھر جعفر بن محمد با قرطالقہ ذکر کیا جاتا۔ معلوم ہوا کہ محمد بن اساعیل جعفری ہے مروی احادیث جو طبر انی، تاریخ دمشق اور دیگر بہت می کتابوں میں موجو دہیں،ان میں سے اکثر امام موسی کاظم طالقہ نے طریق ہے نہیں ہیں۔

لیکن تفسیر وسیط کے متن میں بطور خاص "العلوی "کی نسبت اس جانب اشارہ کررہی ہے کہ یہ امام موسی کاظم وٹائٹنٹ کے بھتیج اوراساعیل بن جعفر صادق وٹائٹنٹ کے بیٹے ہیں۔ محمہ بن اساعیل علوی کی نسبت ہمیں معلومات فراہم نہیں ہو سکیں کہ یہ کہ بیٹ اور کہال بیدا ہوئے اوران کے شیوخ و تلاخہ کون ہیں؟ بہر حال ہم نے دونوں اختالات کو مد نظر رکھتے ہوئے کلام کیا ہے۔ واللہ اعلم

تفسیر وسیط کی حدیث کو ہم نے باب احادیث میں شامل کر دیاہے، چنانچہ اس روایت میں شامل کر دیاہے، چنانچہ اس روایت میں امام مالک میشاند کا ذکر موجو دہے، جس سے واضح طور پر امام سیوطی میشاند کے اس بیان کی تصدیق ہوتی ہے۔ ہمیں ابھی تک صرف ایک ہی روایت مل سکی، عین ممکن ہے کہ مزید کتب کی درق گر دانی اس میں اضافہ کا باعث بن جائے۔

(4) عبدالله بن دينار ، المدني ، التابعي ، مولى ابن عمر . (4)

آپ مین اللہ تابعین کی مبارک جماعت سے تعلق رکھتے ہیں ،کنیت ابو عبد الرحمن اورنام عبد الله، جبكه عدوى، مدنى اورتابعى نسبت كے حامل تھے۔ صحابی رسول انس بن مالک رضی فی زیارت ہے مشرف ہوئے اوران سے صدیث روایت کرتے ہیں ، امام ابن حجر عسقلانی مِنتالله نے "تہذیب التہذیب" میں اور امام علی کوفی مِنتاللہ نے "معرفة الثقات "ميں آپ كو تابعين ميں شار كيا۔ محدثين كرام كى اكثريت نے آپ عند و " ثقه " لكها ب\_ امام مزى عند " تهذيب الكمال " مي لكهة بي: آب عِنْ لَيْ خَصْرت انس بن مالك طلاعنه ،خالد بن خلاد بن سائب ، ذكوان ابوصالح سان، سليمان بن بيبار، صالح بن محمد بن زائدة ليثى، محمد بن اسامه بن زید اورنافع مولی ابن عمر جمتالته احادیث روایت كرتے ہیں۔ اور پھر آپ سے روایت كرنے والوں میں ابر اہيم بن عبد الله جمحی، اساعیل بن جعفر مدنی، عبدالله بن جعفر مدنی، سفیان توری، سفیان بن عیبینه ، شعبه بن حجاج ،لیث بن سعد ،مالک بن انس ، موسی بن عقبه فبتاليم جيسے جليل القدر ائميه شامل ہيں۔

<sup>46</sup> تهذيب الكمال ، للمزي ، ٢٩/ ٤٣ ، الترجمة ٦٢٤٧ . و تهذيب التهذيب ، للعسقلاني ، ٢٨/ ٣٣٩ .

امام احمد بن طنبل ممتانیت نے آپ کو "متنقیم الحدیث" جبکہ اسحاق بن منصور نے یکیٰ بن معین کے حوالے ہے، نیز ابوزر عہ، ابو حاتم، محمد بن سعد اور امام نسائی منتقیم نے آپ کو " ثقه " شار کیا ہے۔ اور ابن سعد محتالیہ نے آپ کو " کثیر الحدیث " بھی ذکر کیا۔ آپ محتالیہ کی وفات ۱۲۷ھ میں ہوئی۔ 40

# عبد الله بن دینار چنه الله اور امام موسی کاظم طلانی و مینار چنه الله اور امام موسی کاظم طلانی و مینار مینار جنه الله این و مینار امام مغلطانی چنه الله کااعتراض روایت حدیث پر امام مغلطانی چنه الله کااعتراض

<sup>47</sup> تهذيب الكهال، للمزي، ١٤/ ٤٧١، الترجمة ٣٢٥١.

<sup>48</sup> تهذيب التهذيب، للعسقلان، ٢/ ٣٢٨.

ابو عبدالرحن عبد الله بن دینار مدنی جمیناتیکا وصال باتفاق علائے کرام ۱۲۵ میں ہوا، جبکہ امام موی کاظم رظائفیڈ کی بیدائش اصح قول کے مطابق ۱۲۸ میں اورانتہائی شاذ قول کے مطابق ۱۲۸ میں ہوئی، دونوں صور توں میں امام موی کاظم رظائفیڈ کی عمراتی نہیں بنتی کہ وہ حضرت عبدالله بن دینار جمیناتیک سے روایات لیتے۔ امام علاءالدین مغلطائی جمیناتیک نے بہی اعتراض اپنی کتاب میں ذکر کیا: جب موی کاظم رظائفیڈ کی پیدائش نہیں ہوئی، اُس سے قبل ہی عبدالله بن دینار رظائفیڈ انتقال کر گئے تھے توا خدواستفاد کیسے ہوا؟ <sup>69</sup> بن دینار رظائفیڈ انتقال کر گئے تھے توا خدواستفاد کیسے ہوا؟ <sup>69</sup> بن مشابہ کلام شیخ ابن تخر کی بردی جمیناتی نے ''النجوم الزاہر ہیں جمی اسے مشابہ کلام شیخ ابن تخر کی بردی جمیناتی کے امام موی کاظم رظائفیڈ کی پیدائش سے اس بات میں واقعی صدافت ہے کہ امام موی کاظم رظائفیڈ کی پیدائش سے کہ امام موی کاظم رظائفیڈ کی پیدائش سے

ای سے مشابہ کلام سے ابن نغری بردی مجتابۃ ہے ۔ البجوم الزاہرة "میں جی کھاہے۔ اس بات میں واقعی صدافت ہے کہ امام موی کاظم رڈائٹٹ کی پیدائش سے ایک سال قبل ہی عبداللہ بن دینار مجتابۃ وصال فرما گئے، لیکن یہاں اس بات کو مد نظر رکھنا بھی ضروری کہ جرح و تعدیل کے امام عبدالرحمن ابن ابی حاتم رازی مجتابۃ ، پھر امام ذہبی مجتابۃ اورامام ابن حجر عسقلانی مجتابۃ سست دیگر بہت سے محققین انہیں امام موی کاظم رڈائٹڈ کے مشائح کی فہرست میں بلاکس تردّد کے ذکر فرمارہ ہیں، اس کی کوئی وجہ ضرورہوگی، کیونکہ اسے مشہور امام کی من وفات اور امام موی کاظم رڈائٹڈ کے سال پیدائش کی مطابقت سے ایسے ائمہ کرام کا صرف نظر کر جاناعمومی حالات کے خلاف ہے۔

49 اكمال تهذيب الكمال، للمغلطائي الحنفي، ١٢/ ١٢.

بہر حال امام مغلطائی مُتِنالَة کا یہ نکتہ اپنی جگہ بالکل درست ہے، لیکن ائمہ کا مثل کُنی فہرست میں پے در پے ذکر کرنااییا اَمر تھا جس کی وضاحت ضروری تھی، چنانچہ امام ذہبی مُتِنالَة کی کتاب "الکاشف فی معرفہ من له روایہ فی الکتب السته "میں نہ کور ہے کہ موی کاظم رُخالِفَة عبد اللّٰہ بن وینار مُتِنالَة ہے ارسال 50 کرتے ہوئے احادیث روایت کرتے تھے۔ ای امام ذہبی مُتِنالَة کے اس بیان کو دیکھنے کے بعد امام ابن حجر عسقلانی مُتِنالَة کا قول نظر آیا، انہوں نے تہذیب التہذیب میں "مرسل امام ابن حجر عسقلانی مُتِنالَة کا قول نظر آیا، انہوں نے تہذیب التہذیب میں "مرسل اس کے بجائے "منقطع" 25 ذکر کیا ہے۔ 33

50 لغوی اعتبارے ارسال کا اسم مفعول مرسل آتا ہے اور ای وجہ سے صدیث مرسل کی اصطلاح عام طور پر استعال کی جاتی ہے، محدثین کرام کے نزدیک حدیث مرسل اسے کہتے ہیں جس میں تابعی کے بعد والے راوی یعنی صحابی کو حذف کر دیا گیا ہو اور تابعی حدیث کی روایت میں اپنے بعد رسول الله منگانی کا کر کرے، اس کی ایک مثال صحیح مسلم میں نہ کور ہے کہ حضرت سعید بن مسیب تابعی رفائن نے سروایت ہے کہ رسول الله منگانی کی مناب (تازہ کھجوروں کو چھوہاروں کے بدلے بیجنے) ہے منع فر مایا۔ نہ کورہ تعریف محدثین کے نزدیک ہے جبکہ اصولیمین مطلق انقطاع کو بھی مرسل پر محمول کرتے ہیں، خواہ وہ انقطاع سندے کی بھی مقام ہے ہو۔

15 الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة ، للذهبي ، ٢/ ٣٠٣، الرقم ٥٦٨٨ .

ے۔ بی سنت کے منقطع دراصل انقطاع سے ماخو ذہبے ،اور اصطلاح حدیث میں منقطع وہ حدیث ہوتی ہے جس میں کسی اوجہ سے سند میں مدم اتصال ہو ااوراس کا اکثر اطلاق اس حدیث پر ہوتا ہے جس میں تابعی سے نیچے در ہے کا کوئی شخص سحالی سے روایت کرے ،مثلاً امام مالک مجالات کی حضرت عمر رہائٹیڈ سے روایت ہوتو اسے منقطع کہا جائے گا۔انقطاع کو عام رکھنے سے مرسل ، معلق اور معضل بھی اس تحریف کے ضمن میں شامل ہوجاتے ہیں۔

53 تهذيب التهذيب، للعسقلاني، ١٠/ ٣٤٠.

لیکن ان دونوں میں تطبیق ممکن ہے کیونکہ علوم حدیث کی کچھ اصطلاحات متقدمین علائے حدیث کے نزدیک مخصوص تناظر میں استعال ہوتی تھیں، مگر بعد کے محققین نے انہیں وسیع معنوں میں استعال کرنے کی طرح ڈالی ،اور پیہ معاملہ صرف محدثین کاہی نہیں، بلکہ فقہاءاور علائے اُصول کے یہاں بھی ایساہے، چنانچہ علم حدیث ہے شغف رکھنے والے جانتے ہیں کہ مرسل ومنقطع متقدمین کے یہاں خاص تناظر میں مستعمل اصطلاحات تھیں، لیکن بعد کے محققین نے وسیع تناظر میں پر کھتے ہوئے اُصول وضع کیے، جس ہے منقطع تبھی معلق ،مرسل اور معضل کو بھی شامل ہوتی ہے،ان میں امتیاز کرنے کیلئے اضافی قیو دہیں جن سے ان میں باہمی فرق واضح ہو تاہے، بہر کیف دونوں ائمہ کر ام کے اقوال اپنی مخصوص جہت کے لحاظ سے درست ہے۔ نیز عبد الله بن وینار مِنتالله سے اگر چه براه راست امام موسی کاظم طَالْعُمْ کُا ساع نہیں، لیکن آپ کے بڑے بھائی اساعیل بن جعفر صادق طالغیٰ اور عبد اللہ بن جعفر صادق طالتٰنهٔ کاساع حضرت عبد الله بن دینار طالتهٔ سے ثابت ہے ، ای طرح آپ کے دوسرے شیخ عبد الملک بن قد امہ جمحی حمنیات کاساع بھی عبد اللہ بن دینار محمنیات سے مشہور و ثابت ہے ، پس انہی حضرات ہے آپ شائٹنڈ احادیث کو روایت کرتے ہوں کے ،راقم کے نزدیک عبد اللہ بن جعفر جمتاللہ اور عبد الملک جمتاللہ میں ہے کوئی ایک فرد در میان کا داسطه هو گا، کیونکه اساعیل بن جعفر مختالته کا وصال اس و قت هواجب امام موسی کاظم طالعین کی عمر قریبادس سال کی تھی۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### شيخ عقيلي صاحب" اَلضَّعَفَاء "كاغير منصفانه رويته

شيخ ابوجعفر عقيلي ملى مِمْتَاللَّهُ نِي "الضعفاء الكبير" كے نام ہے كتاب تصنيف كى جس میں ضعیف راوبوں کے حوالے ہے اوا ۱ راوبوں پر کلام کیا ،ای کتاب میں انہوں نے امام موسی کاظم ڈاکٹٹٹ کا بھی ذکر کیاجو اُن کی لغزش کا بتیجہ ہے، چنانچہ انہوں نے اُمت محدید کے جلیل القدر امام، عابد اور مرجع اُنام شخصیت کے بارے میں ضعیف ہوناتوا بنی جگه رہا، اُسلوب کلام کو جس انداز میں ترتیب دیا، اُس پر حیرت وافسوس ہو تا ہے ، حالا نکہ آپ شکاعنہ کا تذکرہ ان کے علاوہ جس بھی امام جرح وتعدیل نے درج کیا تو نهایت دیانت واحترام کو ملحوظ رکھتے ہوئے کیا،مثلاً امام ذہبی جمٹیا کو ہی دیکھ لیس کہ انہوں نے حقائق کی بنیاد پر امام کی مرویات حدیث میں قلت کا ذکر ضرور درج کیا، کیکن ساتھ ہی دوسری حقیقت کو بھی واضح کر دیا ہے کہ اُن سے کثرت روایت نہ ہونے کی وجہ عمر کی قلت اور مواقع کامیسر نہ ہو ناتھا۔ ایک جانب توانہوں نے صورت حال کو دیانت کے ساتھ واضح کیااور دو سری جانب پس منظر ہے بھی آگاہ کیااور ساتھ ہی اسلوب میں احترام کو ملحوظ رکھا، لیکن شیخ عقبلی جنتائلہ ہے اس مقام پر شدید لغزش صادر ہو گئی کہ انہوں نے نہ تو ائمہ جرح و تعدیل کے کلام کو اس پاپ میں مد نظر رکھا اور نہ ہی خو د زیادہ شخفیق فرمائی جس کی وجہ ہے ایسی سبقت قلمی رونما ہوئی۔ بہر حال شیخ عقیلی مکی جمینیہ نے یک سطری تعارف کی زحمت گوارا کرتے ہوئے یوں کلام فرمایا:

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

موسي بن جعفر بن محمد بن علي بن حسين : عن أبيه ، حديثه غير محفوظ و الحمل فيه على أبي الصلت الهروي. <sup>54</sup>

شیخ عقیلی ترخاللہ کی الیی غیر محققانہ روش پر ائمہ کرام نے بھر بور گرفت کی جسٹ ہے۔ بنانچہ امام الائمہ سمس الدین ذہبی ترخاللہ جس سے اُن کی علمی ویانت عیال ہوتی ہے۔ چنانچہ امام الائمہ سمس الدین ذہبی ترخاللہ کے گرفت کی "میزان الاعتدال "میں لکھتے ہیں:

وانها أوردته لأن العقيلي ذكره في كتابه وقال : حديثه غير محفوظ يعني في الايهان . قال : الحمل فيه على أبي الصلت الهروي . قلت : فإذا كان الحمل فيه على أبي الصلت فها ذنب موسى تذكروه؟ 55

ترجمہ: میں نے آپ کا ذکر کتاب ہذامیں اس وجہ ہے کیا، کیونکہ عقیلی نے اپنی کتاب میں ان کے بارے میں لکھاتھا: ایمان کے متعلق ان کی معلق ان کی حدیث غیر محفوظ ہے اور اس میں قصور ابوالصلت ہر وی کا ہے۔ پس میں کہتا ہوں: جب قصور ابوالصلت ہر وی کا تھاتو موسی (کاظم) کا تذکرہ میں کہتا ہوں: جب قصور ابوالصلت ہر وی کا تھاتو موسی (کاظم) کا تذکرہ (ابخ) کتاب میں عنوان بناکر ذکر) کرنے کی کیاضر ورت تھی؟

 <sup>54</sup> الضعفاء الكبير، للشيخ ابن حماد العقيلي، ٤/ ١٥٦، الرقم ١٧٢٦.
 55 ميزان الاعتدال، للذهبي، ٤/ ٢٠١، الرقم ٨٨٥٥.

امام ذہبی میں اللہ نے بہاں اُصولی نکتہ پیش کیا کہ اگر شیخ عقیلی میزاللہ کے خواللہ کے خواللہ کے خواللہ کے خواللہ کے خواللہ کی وجہ سے حدیث کی سند میں سقم واقع ہوا ہے تو پھر انہی کانام عنوان میں لکھ کر کلام کیا جاتا، لیکن شیخ عقیلی نے ان کاعنوان ذکر کرنے کے بجائے امام موسی کاظم و کافنو کا عنوان لکھ دیا، حالا نکہ ان پر نقد وجرح کی کوئی دلیل ان کے یاس نہیں تھی، اگر ہوتی تو ضرور پیش کرتے۔

شیخ عقیلی میشانید کی روش ہے معلوم ہوتا ہے کہ اگر کسی اساد کا شاگر دیاا س
ہے روایت کرنے والا ضعیف ہوتو اس کا اساد بھی ضعیف ہوجاتا ہے، حالا تکہ ایسا نہیں
ہے اور نہ ہی محد ثین کرام کے یہاں ایسا کوئی اُصول وضع کیا گیا ہے ، کیونکہ اگر
بالفرض ایسامان لیاجائے تو پھر امام موسی کا ظم رُفائیڈ ہی کیا، امام مالک مُونائیڈ ، سفیان بن
عیینہ مُونائیڈ اورائمہ صحاح ستہ سمیت بہت ہے جلیل القدر ائمہ کو بھی ضعیف شار کرنا
پڑے گاکہ ان کے شاگر دین توایک طرف کچھ اساتذہ بھی ایسے گزرے ہیں جنہیں
محد ثین نے باتفاق ضعیف تسلیم کیا ہے۔ یہ تو شیخ عقیلی کی عبارت ہے متر شح ہونے والا
اُصول تھا، لیکن محد ثین کرام کے یہاں اُصول وہی ہے جو حقیقت پر بنی اور قرآنی
اُسول تھا، لیکن محد ثین کرام کے یہاں اُصول وہی ہے جو حقیقت پر بنی اور قرآنی
اُس عیب ہوگاوہی ذمہ دار بھی۔

اور شخ عقیلی ترفاللہ نے اپنے کلام میں ابوالصلت ہروی ترفیلہ کی سند ہے جس روایت کو پیش کیا ہے، ہمیں اس کے ولیل ہونے پر بھی اعتراض ہے، کیونکہ اس میں اہام موسی کاظم رفائفنڈ سے روایت ایک واسطے سے ہے، پہلے عبارت ملا خطہ فرمائیں:

حد ثناہ علی بن عبدالعزیز ، حد ثنا عبدالسلام بن صالح ،

حد ثنی علی بن موسی بن جعفر بن محمد بن علی بن حسین بن علی بن أبی طالب ، قال حد ثنی أبی (موسی الکاظم) ، عن جعفر بن محمد ، عن أبیه ، عن علی بن حسین ، عن أبیه علی حمد بن علی بن حسین ، عن أبیه علی رضی الله علی و آله: الایمان وعمل بالأركان . ولا یتابع علیه معرفة بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالأركان . ولا یتابع علیه الله من جهة تقاربه . 56

ہم نے خط کشیدہ عبارات کے ذریعے سند کے سلسلے میں راویوں کا امتیاز واضح کر دیا ہے تاکہ عام قاری بھی بآسانی جان لے کہ کس شخص نے کس سے روایت کی ہے ، پس سب سے پہلے علی بن عبد العزیز نے روایت کی ہے عبد السلام بن صالح سے ، پس سب سے پہلے علی بن عبد العزیز نے روایت کی ہے عبد السلام بن صالح سے ، اور یہ ابوالصلت ہروی میں المرضار والی پھر انہوں نے حضرت امام علی بن موسی سے روایت کی ہے اور یہ امام علی الرضار والی المرضار والیت کی ہے اور یہ امام علی الرضار والیت کی ہے۔۔۔ الح

<sup>56</sup> الضعفاء الكبير، للشيخ ابن حماد العقيلي، ٤/ ١٥٦، الرقم ١٧٢٦.

ال سند پر غور فرمائیں توشیخ عقیلی کی دلیل کس قدر کمز دراور بے بنیادد کھائی دیتی ہے، کہ ابوالصلت نے اس حدیث کوبراہ راست امام موسی کاظم رہائی ہیں ، پھر امام ہی نہیں کیا، بلکہ وہ آپ کے بیٹے امام علی الرضار ٹائینڈ ہے۔ تو معلوم ہوا کہ امام موسی کاظم طالعت کر رہے ہیں ، پھر امام علی الرضار ٹائینڈ اینے باباجان موسی کاظم طالعت کے در میان ایک شخصیت کا فاصلہ موجو دہے ، لیکن شیخ رفی تھنے اور ابوالصلت ہر وی کے در میان ایک شخصیت کا فاصلہ موجو دہے ، لیکن شیخ عقیلی نے خداجانے کیوں اس فاصلے کو نظر انداز کرتے ہوئے تھم سیدھا امام موسی کاظم رفی تھنڈ پر لگادیا۔ نعوذ باللہ

شیخ ابوالصلت عبد السلام بن صالح ہر وی مُتانید جن کا ذکر شیخ عقیل نے کیا ہے وہ بھی نامکمل اور بلا شخین کیا ہے، یہ شیخ ابوالصلت ہر وی مُتانید سنن ابن ماجہ کے رجال اور جلیل القدر محد ثین کے شاگر دہیں، پھر ان سے اجلہ ائمہ حدیث نے اخذ علم کیا ہے، ان کے اساتذہ میں امام مالک، حماد بن زید، شریک، عبد السلام بن حرب، امام ابن عیینہ اور امام علی الرضا بین بین شامل ہیں، جبکہ ان کے تلانہ میں حافظ الحدیث ابو بکر بن الی الد نیا، امام ابن الی خیشہ، محمد بن ضریس اور عبد الله بن احمد بُونائیم جیسی جلیل القدر شخصیات شامل ہیں۔ امام ذہبی مُونائید نے ان کی تعریف کرتے ہوئے شخ جلیل القدر شخصیات شامل ہیں۔ امام ذہبی مُونائید نے ان کی تعریف کرتے ہوئے شخ علیل القدر شخصیات شامل ہیں۔ امام ذہبی مُونائید نے ان کی تعریف کرتے ہوئے شخ عالم، عالم ، عابد اور زاہد لکھا ہے۔ جرح و تعدیل کے امام یجی بن معین مُونائید نے آپ کی تو ثِق فرمائی ہے ، البتہ دیگر بعض ائمہ نے آپ مُونائید پر جرح بھی کی ہے۔ دی

<sup>57</sup> سير أعلام النبلاء ، للذهبي ، ١١/ ٤٤٧-٤٤٠ . ملخصاً

شیخ عقیلی بھتائنگ کے نقد کرنے اور ان کی علمی پایہ کے بارے میں مخضر اور جامع انداز میں امام احمد رضاخان محدث حنفی بھتائنگ کا کلام بھی ملاحظہ فرمائیں جس میں انہوں نے ایک طرف توشیخ عقیلی بھتائنگ پر عمار راوی کے بارے میں نقد کرنے پر کلام کرتے ہوئے گرفت کی ہے اور دوسری جانب اُن کے ایس بلا تحقیق اور جلیل القدر شخصیات پر نقد کرنے کی عادت کا بھی تذکرہ کیاہے چنانچہ کھتے ہیں:

قلت: و ناهيك توثيق الائمة ، انه شيخ شعبة و السفيانين ولا عليك دندنة العقيلي ، فقد أخذ يلين ذاك الجبل الشامخ علي بن المديني الذي قال فيه البخاري: ما استصغرت نفسه إلا عنده . وقد أورد الامام موسى الكاظم في الضعفاء ، فحسبنا الله ، و لاحول ولاقوة إلا بالله .

ترجمہ: میں کہتاہوں: تجھے یہ بات کافی ہے کہ جن ائمہ کر ام نے عمار ک توثیق کی ہے وہ شیخ شعبہ اور دوسفیان (یعنی سفیان بن عینہ اور سفیان توری) ہیں اور تو مت توجہ دے عقیلی کی جمبہ سناہٹ کی طرف، وہ تو علی بن مدینی برخالتہ جسے بلند پہاڑ کو نرم اور کمزور قرار دیتا ہے، جس کے بارے میں امام بخاری بمتالتہ نے کہا: میں اپنے آپ کو جھوٹا نہیں سمجھتا مگر علی بن مدینی برخالتہ کے یاس، اور اس نے آپ کو جھوٹا نہیں سمجھتا مگر علی بن مدینی برخالتہ کے یاس، اور اس نے امام موسی کاظم رالتہ کے وضعفاء

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

میں وارد کیا۔ پس اللہ تعالی ہی ہمیں کافی ہے اور اللہ تعالی کی توفیق کے بغیر نہ کسی کو گناہ سے بچنے کی طاقت ہے ، نہ نیکی کرنے کی طاقت۔ 38 توالی شخصیت جن پر نفتہ و جرح بہر دوموجو د، اُن کے صرف ایک پہلو کو لے کر کلام کرنااور کمزور کلام کو دلیل بناکر ایکے شیخ الشیخ کو ضعیف قرار دینا ہر گزانصاف اور علمی اُصول کے مطابق نہیں ، اللہ تعالی جَرَّوَبُلَ اُن سے در گزر فرمائے۔

امام موسى كاظم طالنيه اوراكابرين أمت كاخراج عقيدت

امام ابو محمد عبد الرحمن بن ابی حاتم رازی عمینیا این والدی عمین الله ام موسی کاظم طالعین کے بارے میں نقل کرتے ہیں:

سئل أبي عنه ، فقال: ثقة ، صدوق ، إمام من أئمة المسلمين. <sup>59</sup>

ترجمہ: میرے والدے آپ رٹائٹنے کے بارے میں پوچھا گیاتو آپ نے کہا: وہ ثقہ، صدوق اور مسلمانوں کے اماموں میں ہے ایک امام تھے۔

امام ابو عاتم مِثَّاللَة کے اس قول کو بہت ہے ائمہ کرام نے نُقل کیا ہے، مثلاً امام ذہبی مِثَّاللَة نے "میر اعلام النبلاء" امام عسقلانی مِثَّاللَة نے " تہذیب التهذیب المام میں، جبکہ قدرے تغیر سے بقیہ عبارت کوامام ذہبی مِثَّاللَة نے " میزان الاعتدال"

58 الفتاوي الرضوية ، للشيخ احمد رضا الحنفي ، ٢٥/ ١٧٣-١٧٤ .

59 الجرح والتعديل، للابن ابي حاتم الرازي، ٨/ ١٣٩.

> ترجمه: آپ رٹائٹئئے نیک، عالم، عبادت گزاراورزاہد شخصیت ہے۔ "العبر فی خبر من غبر" میں لکھتے ہیں:

كان صالحاً ، عابداً ، جَوَّاداً ، حَليهاً ، كبيرَ القدر . الله

ترجمه: آپ رٹائٹیئونیک، عبادت گزار، سخی، بر دبار اور بڑی شان والے تھے۔ "میز ان الاعتدال" میں لکھتے ہیں:

كان موسى من أجوادِ الحكماء ومن العبادِ الأتقياء . <sup>62</sup>

ترجمه: موی (کاظم ملافقهٔ) دانشمندوں میں بہترین، اور عبادت گزار متقی تھے۔ امام ابن حجر عسقلانی مسلمین کیٹھتے ہیں:

صدوقٌ ، عابدٌ ، من السابعة .

<sup>60</sup> تاريخ الأسلام، للذهبي، ١٢/ ٤١٧، الرقم ٣٧٢.

ا في البر في خبر من غبر، للذهبي، ١/ ٢٢٢.

<sup>22</sup> ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، للذهبي ، ٤/ ٢٠٢.

<sup>63</sup> تقريب التهذيب، للعسقلاني، الصفحة ٩٧٩، الرقم ٢٠٠٤.

ترجمه: آپ رشائعهٔ صدوق، عابد اور ساتوی طبقے سے تعلق رکھتے ہے۔ امام ابن تغری بر دی اتا بکی محت اللہ الکھتے ہیں:

كان سيداً ، عالماً ، فاضلاً ، سنيًا ، جواداً ، مُمَدَّحاً ، مُجَابَ الدَّعوة. فق ترجمه: آپ طالتُهُ أل رسول، عالم ، عمده خوبيوں والے ، سخی ، ممروح

زمانه اور مقبول الدعاء <u>- تص</u>\_

#### تلامذه وشاگر دین

اساء الرجال اور جرح وتعدیل کی بہت سی کتب خوانی کے باوجود ہمیں امام موسی کاظم و النفیٰ کے تلا فدہ و شاگر دین کے بارے میں زیادہ معلومات نہیں ہل سکیں، عام طور پر ائمہ حضرات نے صرف چند ناموں پر اکتفاء کیا ہے، بہر حال سعی و تلاش سے درج ذیل چند اسائے گرای مہیا ہوئے ہیں جنہیں زیب قرطاس کیا جارہا ہے، مین ممکن ہے کہ دیگر ماخذ و مصادر میں مزید تلاش و تتبع کے بعد اس نامکمل فہرست میں اضافہ ہوجائے۔ ہم ذیل میں ناموں کے ساتھ ملحق حاشیہ کے رقم میں طوالت سے بختے کے لیے صرف اُن کتب کے اساء ذکر کریں گے جن میں ان کی اخذروایت اور شاگر دی کا بیان ہے، مزید تفصیلات متعلقہ مقام پر درج ہے جس کا کتاب ہذا میں کئی بار تذکرہ ہو چکا، لہذ ااہل علم اس بارے میں مر اجع سے استفادہ فرمائیں۔

<sup>64).</sup> النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ، للشيخ تغري بردي، ٢/ ١٤٢ ، سنة ١٨٣ .

(1) ابو جعفر محمد الدِّيْبَاج بن جعفر الصادق، المدني. <sup>65</sup>

امام جعفر صادق ر النفیز کے بیٹے اور امام موی کاظم ر النفیز کے بھائی ہیں، مقام و مرتبے میں اپنے بھائی کے ہم پلہ سے ، انہوں نے والد گرامی اور ہشام بن عروہ جو النہ کے اللہ کا اور ہشام بن عروہ جو النہ کے اللہ کی اور ہشام بن عروہ جو النہ کے اللہ کے اللہ کے اللہ کے اللہ کی عدنی ، یعقوب سے احادیث لیں، جبکہ آپ سے روایت کرنے والوں میں محمد بن یجی عدنی ، یعقوب بن کاسب ، ابر اہیم بن منذر حزامی جو اللہ کا اور دیگر حضر ات شامل ہیں۔ آپ کے وصال کا سبب یہ بیان کیا جاتا ہے کہ جمام میں واخل ہوئے اور فصد لگوایا جس کی وجہ سے اچانک وصال فرما گئے ، ۲۰۳ھ میں انتقال ہوا۔ 60

امام خطیب بغدادی محتاللہ نے "تاریخ بغداد" میں ذکر کیا:

آپ نے ۲۰۳ھ، شعبان کے مہینے میں جرجان میں وصال فرمایا اور خلیفہ مامون نے آپ کی نماز جنازہ پڑھائی۔<sup>67</sup>

خطیب بغدادی مینالند نے متعلقہ مقام پر مزید امور اور جنازے کی پچھ تفصیلات بھی تحریر کی ہیں۔ اہل علم وہاں مر اجعت کریں۔ یہاں سے بات بھی یادر ہے کہ اس موی کاظم طالتہ نے بیٹے امام علی الرضا طالتہ کا کھی کہ اس سال آپ کے بینجے اور امام موی کاظم طالتہ نے بیٹے امام علی الرضا طالتہ کا کھی

وق الجرح والتعديل للرازي ، تهذيب الكمال للمزي ، تاريخ الاسلام للذهبي ، سير أعلام النبلاء للذهبي ، سير أعلام النبلاء للذهبي ، التذكرة للحسيني ، تهذيب التهذيب للعسقلاني .

<sup>66</sup> سير اعلام النبلاء، للذهبي، ٩/ ٤٨٦.

<sup>67</sup> تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، ٢/ ٤٧٥.

وصال "طوس "میں صفریار مضان کے مہینے میں ہوااوراُن کی نماز جنازہ بھی خلیفہ مامون نے پڑھائی تھی۔<sup>88</sup>

(2) على العريضي بن جعفر الصادق. <sup>69</sup>

المام ابن حجر عسقلاني مِمَة اللهُ "تهذيب التهذيب "مين لكصة بين:

<sup>8</sup> کے اس بارے میں راقم کی کتاب ''امام علی الرضائر ﷺ ''صrectette، مطبوعہ زاویہ پبلی شرز،لاہور ملاحظہ کریں،اس میں وصال کی تاریخ،اسباب،نماز جنازہ اور تنہ فین پر تفصیلی کلام موجود ہے۔

وق الجرح والتعديل للرازي ، تهذيب الكهال للمزي ، تاريخ الاسلام للذهبي ، سير أعلام النبلاء للذهبي ، سير أعلام النبلاء للذهبي ، التذكرة للحسيني ، تهذيب التهذيب للعسقلاني .

<sup>20</sup> تهذيب التهذيب، للعسقلان، دائرة المعارف النظامية، ٧/ ٢٩٣.

نے "مند" امام بیہ قی جوڑاللہ نے اپنی سند کے ساتھ "دلائل النبوۃ" اور "سنن کبری"
میں روایت کیا ہے، اُن میں سے پچھ احادیث کو کتاب ہذامیں متعلقہ مقام پر بحوالہ جمع
کر دیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ محد ثین کرام نے بھی مختلف احادیث آپ کے طریق سے
روایت کی ہیں۔

(3) ابو الحسن على الرضا بن موسى الكاظم. (3)

آپ رشائی اپنے والدگرامی سے آخذروایات اور اکتساب علم کو تقریباً تمام ، اکتما ہے والدگرامی سے آخذروایات اور اکتساب علم کو تقریباً تمام ، اکمہ نے ذکر کیا ہے ، نیز آپ رشائی ، کی سند سے حدیث "سنن ابن ماجہ "میں فدکورہے ، ہم نے آپ کی سیرت وحیات پر مفصل کتاب "امام علی الرضا" لکھی ، جو مطبوع ہے ، تفصیلات اس میں ملاحظہ کریں۔

(4) اسهاعيل بن موسى الكاظم. (4)

آپ کی اپنے والد گرامی سے روایات کی سند کو امام بیہقی مین نیا نیا "دلائل النبوة "اور "سنن کبری "،امام ابن عبد البر جمخالفہ" نے ابنی سند کے ساتھ "التمہید شرح موطا" جبکہ امام حاکم میں لیڈ نے ابنی سند سے "مستدرک "میں نقل کیا ہے۔

<sup>11.</sup> الجرح والتعديل للرازي ، تهذيب الكهال للمزي ، تاريخ الاسلام للذهبي ، سير أعلام الندهبي ، سير أعلام النبلاء للذهبي ، التذكرة للحسيني ، تهذيب التهذيب للعسقلاني .

<sup>72.</sup> الجرح والتعديل للرازي ، تهذيب الكمال للمزي ، تاريخ الاسلام للذهبي ، سير أعلام النبلاء للذهبي ، التذكرة للحسيني ، تهذيب التهذيب للعسقلاني .

(5) حسين بن موسى الكاظم. <sup>23</sup>

آپ مِنْ الله کرامی می کرامی می کرامی می کرامی کرا

(6) ابراهيم بن موسى الكاظم . <sup>24</sup>

اہل سنت کے مصادر ہے ان کے بارے میں معلومات نہیں ملیں اور نہ ہی ان ہے کوئی روانیت میسر آسکی۔

(7) ابو اسماعیل محمد بن اسماعیل بن مسلم ابن ابی فدیك المدنی . <sup>75</sup> امام فرند ابی فدیك المدنی . <sup>75</sup> امام فرند اسماعیل المنباء "میں لکھتے ہیں:

یہ ثقد، محدث اورامام سے ، انہوں نے سلمہ بن وَردان ، ضحاک بن عثمان ، ابن ابی ذئب ، ابر اہیم بن فضل مخزومی فیشائی اور دیگر بہت سے اہل مدینہ سے احادیث لی ذئب ، ابر اہیم بن فضل مخزومی فیشائی اور دیگر بہت سے اہل مدینہ سے احادیث کرنے والوں میں ابر اہیم بن منذر حزامی ، سلمہ بن شیب ، احمد بن از ہر ، عبد بن حمید فیشائی اور دیگر حضرات شامل ہیں۔

73 ...ايضاً

74. تهذيب الكمال للمزي، تاريخ الاسلام للذهبي ، سير أعلام النبلاء للذهبي، التذكرة للحسيني ، تهذيب التهذيب للعسقلاني .

25 الموضح لاوهام الجمع والتفريق، للخطيب البغدادي، ٢/ ٤٠٣.

امام بخاری مِنتاللّه کہتے ہیں:

انہوں نے ۱۰۰ میں وصال فرمایا، جبکہ امام ابن سعد مِنتاللّٰہ نے ان کی وفات ۱۹۹ھ میں ذکر کی ہے۔ 26

ان سے ایک روایت خطیب بغدادی بڑھ اللہ نے "الموضح لاوہام الجمع والتفریق " میں لی ہے، جس میں واضح طور پر رادی نے موی بن ابی عبد اللہ کاذکر کیا ہے اور خود خطیب بغدادی بڑھ اللہ نے موسی بن جعفر کے عنوان کے تحت اس حدیث کو ذکر کیا ہے جس سے متعین ہوتا ہے کہ ابن ابی فدیک بڑھ اللہ کی امام موسی کاظم رڈائٹنڈ کی امام موسی کاظم بغدادی کے علاوہ اسی مفہوم کی روایات کو دیگر ائمہ مثلاً امام ابن سعد بھ اللہ بغدادی بغیراللہ کی سند سے روایت کیا ہے جس میں امام موسی کاظم رڈائٹنڈ کے انہیں کے طریق سے محمد بن موسی مخروی اور پھر عون بن محمد بن علی بن ابوطالب کی سند سے روایت کیا ہے جس میں امام موسی کاظم رڈائٹنڈ کے ابن ابی فد یک نے یہ روایت محمد بن موسی کاذکر ہے، ممکن ہے کہ ابن ابی فد یک نے یہ روایت محمد بن موسی وی اخرے دنوں بی سند سے ل ہوں، پس دونوں کی اسناد سے ذکر کر دیں۔ چنانچہ خطیب بغدادی بھ الم موسی کا فرہ فرائٹنڈ کی فرہ کورہ سند دیگر ائمہ کی سندوں سے بالکل مختلف ہے۔

<sup>76</sup> سير اعلام النبلاء ، للذهبي ، ٩/ ٤٨٦ .

(9) ابو عبد الله محمد بن اسحاق بن محمد، المسيبي المخزومي .<sup>28</sup>

عب الله عن الله عب عب المام ابن ماجه عمث الله عن العاديت روايت كي بير \_

آپ جمین القدر امام اورائمہ صحاح سنہ کے شیوخ میں سے ہے، آپ سے امام مسلم، ابوداود اورابویعلی جمین نے احادیث لی ہیں، آپ نے والد گر امی اسحاق سے امام مسلم، ابوداود اورابویعلی جمین نے احادیث لی ہیں، آپ نے والد گر امی اسحاق بن محمد، ابن عیمینہ، محمد بن فلمح جمین اور دیگر محد ثین سے روایات لی، امام بخاری جمیناللہ

<sup>77</sup> امام طبرانی جمنینی نے "مبعم صغیر "اور" معم اوسط" میں ، جبکہ امام حاکم جمنیاتی نے "متدرک" میں بھر احت ان کی امام موسی کاظم دالت کو استدو متن ان کی امام موسی کاظم دلائن نے دوایات کو سندو متن کی امام موسی کاظم دلائن نے دوایات کو سندو متن کے ساتھ کتاب ہذا کی احادیث کے باب میں ذکر کر ویا گیا ہے۔

<sup>78</sup> هواتف الجنان ، للامام ابن ابي الدنيا .

نے "التاریخ الاوسط" اورامام ذہبی و گرفتانیہ نے "الکاشف" میں لکھا ہے کہ آپ نے "

Thy میں وصال فرمایا۔ آپ سے ایک ہی روایت امام ابن ابی الدنیا و اللہ کا کتاب "موا تف البخان" میں موسی بن جعفر اخواسا عیل بن جعفر کی صراحت کے ساتھ نہ کورہے، جے ہم نے متعلقہ مقام پر نقل کردیا ہے۔ امام موسی کاظم و کالتو کئے سوایت مدیث کرنے کا ذکر اس حدیث کے علاوہ کہیں اور معلوم نہیں ہو سکا، البتہ قرین قیاس مدیث کرنے کا ذکر اس حدیث کے علاوہ کہیں اور معلوم نہیں ہو سکا، البتہ قرین قیاس میں ہی ہے کہ آپ بھی امام موسی کاظم و کا تفید اور امام موسی کاظم و کا تفید کے در میان صرف میں ہیں، کیونکہ امام ابن ابی الدنیا و کو اللہ کا کہ کے اللہ اللہ کیا و کو الدی کر ایا جانا دلالت کر تا ہے کہ یہ امام موسی کاظم و کا گل میں اور اسلم ہوسی کاظم و کا گل میں اور اسلم ہوسی کاظم و کا گل میں اور اسلم ہوسی کاظم و کا گل کے اللہ کا تا ہے کہ یہ امام موسی کاظم و کا گل میں گل کے اللہ کا اسلم ہوسی کاظم و کا گل کے اللہ کا دورایت کر نے والے ہیں۔

- (10) محمد بن صدقة العنبري. (10)
  - (11) صالح بن يزيد .<sup>80</sup>
- (12) سهل بن ابراهيم المروزي .<sup>81</sup>

<sup>79</sup> تهذيب الكمال للمزي، سير أعلام النبلاء للذهبي، التذكرة للحسيني، تهذيب التهذيب للعسيني، تهذيب التهذيب للعسقلاني، التكميل في الجرح لابن كثير، الطب لابن نعيم.

<sup>80</sup> تهذيب الكمال للمزي، سير أعلام النبلاء للذهبي ، تهذيب التهذيب للعسقلاني ، التكميل في الجرح لابن كثير ، الحجة في بيان المحجة للامام قوام السنة الاصبهاني .

 <sup>18.</sup> مسند الشهاب، للامام ابو سلامة القضاعي.

(13) ابو عمران موسى بن إبراهيم المروزي ، البغدادي . 82

امام خطیب بغدادی میسند نے ان کاذکر "تاریخ بغداد" ج10 میں ہیں درج ہیں ان کی چند روایت کتاب ہذامیں باحوالہ درج ہیں، نیزیہ و،ی شخصیت ہیں جن کیا ہے ،ان کی چند روایت کتاب ہذامیں باحوالہ درج ہیں، نیزیہ و،ی شخصیت ہیں جن سے امام ابو بکر شافعی میشند کی اخذکر دہ چند احادیث کا "جزء مند موی بن جعفر" مروی ہے ،غالب گمان یہ ہے کہ انہوں نے امام موی کاظم شخائفنہ سے قید بغداد کے دوران استفادہ کیا، جبکہ شیعی محقق محمد حسن آل یاسین کی رائے میں یہ سندی بن شاہک دوران استفادہ کیا، جبکہ شیعی محقق محمد حسن آل یاسین کی رائے میں یہ سندی بن شاہک موی کاظم شائفنہ کو پڑھانے والے سے اور سندی بن شاہک و بی ہے جے ہارون الرشید نے امام موی کاظم شائفنہ کو قید میں رکھنے اور بعد ازاں قتل کرنے کی ذمہ داری سونی تھی، پس موی کاظم شائفنہ کو قید میں رکھنے اور بعد ازاں قتل کرنے کی ذمہ داری سونی تھی، پس موی کاظم شائفنہ کو قید میں رکھنے تو قید کے دوران استفادے کا امکان قوی ہے۔

- (14) على بن المؤمل. <sup>83</sup>
- (15) موسي ابن ابراهيم الورّاق.<sup>84</sup>
  - (16) على بن حمزة الكسائي . <sup>85</sup>

<sup>82</sup> مسند الشهاب للامام ابو سلامة القضاعي ، الحجة في بيان المحجة للامام قوام السنة الاصبهاني ، الترغيب في الدعاء للامام المقدسي .

<sup>83</sup> مسند الشهاب، للامام ابو سلامة القضاعي.

<sup>84</sup> الأبانة الكبرى ، للامام ابن بطة الحنبلي .

<sup>85</sup> شعب الأيمان، للبيهقي، ٤/ ١١٧.

اہل سنت کے اوّلین مصادرِ جرح وتعدیل اور تاریخ میں صرف ای قدر تلاندہ وفیض یافتگان کے نام مل سکے ہیں، لیکن شیعی مصادر وکتب میں امام موسی کاظم وظائمیٰ کے تلاندہ کی تعداد سینکڑوں سے متجاوز ہے، مثلاً صرف باقر شریف القرشی نے ابنی کتاب "حیاۃ الامام موسی بن جعفر "میں ۱۳۲۰ تلاندہ کا ذکر کیا ہے، آپ رشائی کی اولاد اور دیگر قریبی شخصیات اس تعداد کے علاوہ ہیں۔ 86

## امام موسى كاظم طالني كامثالي كردار

کی شخصیت کے بلند مر تبہ ہونے کا عکس اس کے کر دار میں واضح دکھائی دیتا ہے کیونکہ انسانی کر دار کو اللہ تعالی ﷺ نے اندرونی خیالات وجذبات کا عکاس بنایا ہے جس میں تصنع اور بناوٹ کے عناصر زیادہ دیر تک اثر پذیر نہیں رہ کتے اور بالآخر اس شخص کی اندرونی کیفیت اس میں جھلکناشر وع ہوجاتی ہے۔ کر دار سازی اور اس کی تغییر ایسا وصف ہے جس پر قرآن مجید کی بہت می آیات اور احادیث مبار کہ کا بیشتر ذخیرہ موجود ہے، آپ منگر نیور اخلاقیات کی جمیل کے لیے تشریف لائے، چنانچہ اخلاتی محاس کو مکمل کرنے والے جناب خاتم المرسلین منگر نیونگر نے ارشاد فرمایا:

ایسان کو مکمل کرنے والے جناب خاتم المرسلین منگر نیونگر نے ارشاد فرمایا:

ایکونٹ کو کھنٹ الا نے حسن الا نے حسن الا نے حسن الا کے دور اللہ مناز کرمایا:

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

<sup>86</sup> حياة الامام موسى بن جعفر ، للشيخ باقر القرشي ، ٢/ ٢٣١-٣٧٢ . 87 الموطأ ، للامام مالك ، كتاب حسن الخلق ، الصفحة ٩٠٤ ، الرقم ٨ .

ترجمہ: مجھے بھیجا گیاہے تا کہ حسن اخلاق کی تکمیل کر دوں۔ امام بیہقی میشند نے سیّدنا ابوہریرہ رفی تھند سے بہی حدیث ان الفاظ سے روایت کی ہے: اِنّمَا بُعِشْتُ لِأَثْمَامَ مَكَارِمَ الْأَجْدَلَاقِ ، 88

ترجمہ: مجھے بھیجاً گیاہے تا کہ میں اخلاقی محاس کی شکیل کر دوں۔ آپ مَنَّالِثُمْ بِنَے ابْنی تعلیمات میں مسلمانوں کو اخلاقیات کی جانب بہت توجہ دلائی، پس ایک مقام پر ارشاد فرمایا:

أَكْمَلُ المُؤْمِنِينَ إِيهَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا. <sup>89</sup>

ترجمہ:کامل ایمان والامؤمن وہ ہے جس کے اخلاق سب سے اجھے ہوں۔
اور یہی اخلاقی محائن ہیں جن کی بدولت کی انسان کے اثرات معاشر تی سطح
پر نفوذ کر جاتے ہیں اور دیگر انسان بھی اس کی خوبیوں سے فیض یاب ہوتے ہیں۔
حضرات صوفیائے کر ام نے اپنی تعلیمات کا نقطہ آغاز اس کو بنایا ہے ، اس لیے وہ چلہ کشی اور منازل سلوک کے ہر مر حلہ پر اخلاقیات ، خلق خداکو فیض رسانی اوران کے
لیے کشادہ دلی جیسے لوازم کو اہم گر دانتے ہیں اور صرف جنگل کی یکسوئی میں آواز حق کی
ضر ہیں لگانے کو کافی نہیں سیجھتے ، بلکہ ان کے یہاں بیہ بات مسلم ہے کہ اصل مجاہدہ

<sup>88</sup> السنن الكبرى، للبيهقى، ١٠/ ٣٣٣، الرقم ٢٠٧٨٢.

<sup>98.</sup> السنن ، للامام أبي داود ، كتاب السنة ، باب الدليل على زيادة الايهان ، ٤/ ٢٢٠ ، الرقم ٤٦٨٢ .

وزُہد خلق خدا کے در میان رہتے ہوئے ہے ، لینی ایک صوفی مخلوق کے در میان رہے اور پھر بھی ہمہ و فت خدا سے قلبی وروحانی تعلق اُستوار رکھے ،ان کے یہاں سلوک روحانی میں بیہ مرتبہ کمال ہے۔

بہر حال امام موسی کاظم رظائفہ جو حضرات صوفیائے کرام کے مقتداء و پیشوا بیں ،ان کی زندگی میں اپنے جد کریم محمدر سول الله صلّاتیکی تعلیمات کا عکس جمیل نہایت آب و تاب سے و کھائی دیتا تھا، جبیبا کہ ہم نے ماقبل کنیت والقاب کے ضمن میں تفصیلی گفتگو کی ، پس آپ رظائفہ جس طرح وصف عبادت میں مرتبہ کمال کے حامل تھے ،ای طرح اخلاقی محاس و وصف عبادت میں مرتبہ کمال کے حامل تھے ،ای طرح اخلاقی محاس و وصف عبادت میں مرتبہ کمال کے حامل میں ہی ممتاز تھے، خلق خدا آپ رٹائٹی کی دونوں ہی صفات سے بخو بی واقف و فیض یاب رہتی تھی۔

آپ ر النفی کی عادت میں کہ ہمیشہ در گزرے کام لیتے اور خلق خدا پر آسانی فرماتے ہے، بلکہ معاف کرنے کے ساتھ ساتھ مزید بلند کر دار کا مظاہرہ کرتے ہوئے تکلیف پہنچانے والے کو تحا نف بھجوایا کرتے ہے، خواہ کس نے آپ ر النفی کو جسمانی تکلیف پہنچانی ہوتی یاز بانی، آپ ر النفی کی کرم نوازی کا دریاان امورے متاثر نہیں ہوتا تھا، چنانچہ سیرت نگاروں نے آپ ر النفی کی کرم نوازی کا دریا کا تذکرہ درج کیاہے، مثلا تھا، چنانچہ سیرت نگاروں نے آپ ر النفی کی کرم نوازی کا تذکرہ درج کیاہے، مثلا کان إذا بلغه عن أحد أنه يؤ ذيه يبعث إليه بهال. 90

<sup>90</sup> خلاصة تذهيب تهذيب الكمال ، للخزرجي ،الصفحة ٣٩٠. وصفوة الصفوة للجوزي ، ٢/ ١٨٤ ، رقم الترجمة ١٩١ .

ترجمہ: آپ رہائنڈ کو جب علم ہوتا کہ کسی نے آپ کو اذبت پہنچائی ہے تواسے کوئی مالی تحفہ ارسال کرتے تھے۔

امام ابن كثير دمشقى فيمتالله في الروصف اور اس ميس ديئ جانے والے مال كى يچھ وضاحت بھى چيش كى ہے چنانچه "البدايه والنهايه "ميس لكھتے ہيں:
و كان كثيرَ العبادة والمرُوءة، إذا بلغه عن أحد أنه يُؤذِيه أرسَل
إليه بالتُحَف والذَّهب. اق

ترجمہ: آپ ر گانا تھے، پس جب کسی کے بارے میں معلوم ہو تا کہ اس نے انہیں حامل تھے، پس جب کسی کے بارے میں معلوم ہو تا کہ اس نے انہیں تکایف بہنچائی ہے تو اسے سوناود یگر قیمتی تحاکف بھیج دیا کرتے تھے۔ ابن جوزی بیخالئہ نے "المنتظم" میں چند حسین کلمات کا اضافہ بھی نقل کیا ہے: وإذا بلغه عن رجل أنه یؤذیه بعث إلیه ألف دینار و خرج الی الصلح . وواذا بلغه عن رجل أنه یؤذیه بعث إلیه ألف دینار و خرج الی الصلح . ورجمہ: آپ ر گانگون کو جب علم ہو تا کہ کسی نے آپ کو اذیت بہنچائی تو اسے ہر اردینار بھیجواتے اور خود صلح کیلئے تشریف لے جاتے تھے۔ اسے ہر اردینار بھیجواتے اور خود صلح کیلئے تشریف لے جاتے تھے۔ امام موی کاظم ر گانگون کی امام ابن جوزی بیشائن کے ان اضافی کلمات سے امام موی کاظم ر گانگون کی برد باری اور عفوو در گزر کا عملی نمونہ مزید تکھر کر سامنے آرہا ہے کہ آپ ر گانگون صرف

 <sup>19.</sup> البداية والنهاية ، للابن كثير الدمشقي ، سنة ثلاث و ثمانين و مائة ، ٦٢٣ / ٦٢٣ .
 92. المنتظم في تاريخ الملوك والامم ، للابن الجوزي ، ٩/ ٨٧ ، سنة ١٨٣ .

تخائف بھیجنے پر اکتفاء نہیں کرتے تھے، بلکہ پہل کرتے ہوئے خود تشریف لے جاکر معاطع کو صلح میں تبدیل کر دیا کرتے تھے، یہ آپ کے لقب کاظم کی عمدہ نظیر ہے۔ معاطع واللہ کی تھیلی ''

خطيب بغدادي عميناتية "تاريخ بغداد "ادرابن خلكان عمينية "وفيات الاعيان " ية بين .

وكان سخياً كريماً ، وكان يبلُغه عن الرجل أنه يؤذيه ، فبعث إليه بضرة فيها ألف دينار، وكان يُصِر الصُّرَرَ ثلاثهائة دينار، واربعهائة دينار، ومائتي دينار ثم يقسمها بالمدينة ، وكان مثل صُرَر موسى بن جعفر إذا جاءت الإنسان الصُرَّة فقد استغنى .

<sup>93</sup> ناريخ بغداد، للخطيب البغدادي ، ١٥ / ١٥ ، رقم الترجمة ٦٩٣٩ . و وفيات الاعيان ، للابن خلكان ، ٥/ ٣٠٨ ، رقم الترجمة ٧٤٦ .

تھیلی کی مثال مشہورزمانہ تھی، کہ جب کسی شخص کے پاس ان کی تھیلی بہنچتی تو وہ خوشحال ہو جاتا تھا، (یا جب کوئی پڑمر دہ حال شخص اِن کے پاس آتاتوخو شحال ہو جاتا تھا، (یا جب کوئی پڑمر دہ حال شخص اِن کے پاس آتاتوخو شحال ہو جاتا تھا)۔

### خلفائے عباسیہ کی عطائیں یا اہل بیت کاحق؟

متذکرہ بالا واقعہ ذکر کرنے کے بعد امام ذہبی جمشانیہ نے "تاریخ الاسلام" میں ایک نکتہ بیان کیا:

قلت: هذا يدل على كثرة إعطاء الخلفاء العباسيين له. 94

ترجمہ: میں کہتاہوں: بیہ واقعہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ عبای خلفاء آپ رخالفیٰ کو مکثریت مال دیا کرتے ہتھے۔

امام ذہبی جمینات کا یہ نکتہ اپنی جگہ درست ہے، لیکن اس سے عبای خلفاء کی سخاوت کے آثار نہیں جھلک سکے، کیونکہ اس دور میں فقوحات کاسلسلہ براعظم افریقہ اور مغرب کی بہت می سلطنوں پر پھیل چکاتھا، ایشیاء وہند اور دیگر بلاد و ممالک سر گوں ہور ہے تھے، اُن فقوحات میں اسلامی احکامات کے مطابق مال فنی اور اہل بیت کا حق موجود تھا، نیز زمانہ نبوی سے جلی آر ہی کچھ مدات کے منافع بھی، جنہیں بنوامیہ کے موجود تھا، نیز زمانہ نبوی سے جلی آر ہی کچھ مدات کے منافع بھی، جنہیں بنوامیہ کے اکثر دور میں اہل بیت تک نہیں پہنچایا گیا تھا، البتہ بنوعباس کی خلافت میں اس کا اجراء

<sup>94</sup> تاريخ الاسلام، للذهبي، ١٢/ ٤١٨.

کردیا گیاتھا، پس جومال دمتاع خلفائے عباسیہ نے اس زمانے میں اہل بیت کے خاندان والوں کو دیا، وہ کسی احسان و تخفہ کے طور پر نہیں بلکہ انہی کے اموال میں سے تھا، لہٰذاصرف خلفائے عباسیہ کی کثرت عطاکو ملحوظ رکھنامشکل ہے۔

اگر صرف عطائمیں ہوتیں تو بعد کے تاریخی شواہد وحالات اس کی مخالفت نہ کرتے۔ یہاں کسی کے ذہن میں خیال آئے کہ بھلا اُن خلفاء کو کس سے ڈر تھاجو ایسا کرتے تھے اور اہل بیت کے اموال میں ہے انہیں حصہ دیتے ، اگر بالفرض وہ ایبانہ کرتے توکیا حرج تھا؟ اس کاجواب سہل ہے: بنوامیہ کی حکومت نے قریباً ایک صدی تک اہل ہیت پر جن مظالم کوروار کھاتھا، انہیں میں سے مالی حقوق کا معاملہ بھی تھا جسے وہ غصب کر جاتے ہتھے ،اور بنوعباس جنہیں اہل بیت کی حمایت اور تعلق نسبی حاصل تھاوہ ای حکومت کے بالمقابل آئے تھے ،اگر ابتدائے حکومت میں ہی ہیے بھی ویباہی سلوک اختیار کرتے تومسائل وحالات میں اضطراب کاسامنا کرنا پڑتا،لہٰذاانہوں نے ا بتدائی اور ظاہری طور پر اینے سلوک کو مناسب و حامیانه ر کھا، لیکن دَریر دہ اہل بیت کے خلاف محاذآرائی کی سازباز جاری رکھی ،جس کا واضح عکس امام جعفر صادق طالعہ کے مشكلات اور پھر امام موسى كاظم شائنيز كى مسلسل قيدوبند كى صعوبتوں ميں نظر آتا ہے۔ یہاں تک تووہ کلام تھاجو تاریخی مواد کے حجروکوں کی روشنی میں مرتب ہوا ، ليكن اگر بالفرض معامله ايبانهيس تقا، بلكه واقعی سلوك واحسان پېش نظر تھا تو تاریخی موادیچه بھی کیے پر۔۔ "اللہ تعالی ﷺ نیکو کاروں کا اجر ضالع نہیں کرتا"۔

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

## امام موسى كاظم طالنين كى سخاوت

آپ رہ الفیڈ کا خاند ان سخاوت میں اس قدر مشہور کہ روئے زمین پر اس سے زیادہ کسی خاند ان میں سخاوت کے آثار نہیں، شہنشاہ دوعالم مَنَّ النَّیْا کُم کا خاوت کی مثالیں حیات اقد سے عیال، احادیث کی کتابول میں محفوظ ہیں، پھر مولائے کا کنات سیّد نا علی رہ النہ کا کنات سیّد نا علی رہ النہ کا کنات کے کا کنات سیّد نا علی رہ النہ کا کنات کرہ قر آن مجید میں بھی اشار قائد کور ہے:

إِنَّمَا وَلِيُكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ اللَّهُ وَرُسُولُهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ السَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴿ يَكُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

ترجمہ: تمہارے دوست نہیں مگر اللہ ادراس کارسول ادرا بیان والے، کہ نماز قائم کرتے ہیں اور زکوۃ دیتے ہیں اور اللہ کے حضور جھکے ہوئے ہیں۔

پی متذکرہ بالا گفتگو میں دشمنوں اور تکلیف پہنچانے والوں پر ضمناً سخاوت کرنے کا ذکر ہو چکا، لیکن ہم یہاں ای سخاوت کے وصف پر چند دیگر نظائر پیش کررہ ہیں تاکہ ایک طرف تو آپ رہائٹی کے وصف سخاوت کا بیان جامع ہو جائے اور دوسری طرف آپ رہائٹی کے اخلا قیاتی محاس کی پختگی اور اتباع رسول کی کیفیت تکھر کر سامنے طرف آپ رہائٹی کے اخلا قیاتی محاس کی پختگی اور اتباع رسول کی کیفیت تکھر کر سامنے آئے، جس سے معلوم ہو کہ اہل بیت کرام عملی میدان میں کس قدر مستحکم ہے۔

<sup>.95</sup> سورة المائدة : ٥/ ٥٥ .

چنانچه امام ابن کثیر و مشقی تمینانیم "البدایه والنهایه "میں لکھتے ہیں: وأهدي له مرة عبد عصیدة فاشتراه واشتری المزرعة التي هو فیها بألف دینار وأعتقه، ووهب المزرعة له .96

ترجمہ: ایک مرتبہ کی غلام نے آپ رظافظ کو حلوے کا تحفہ پیش کیا تو آپ نظافظ کو حلوے کا تحفہ پیش کیا تو آپ نے غلام کو اُس کے حلوے والے برتن سمیت ایک ہزار دینار میں خرید لیا اور پھر آزاد کرتے ہوئے وہ برتن بھی (جس میں حلوہ موجود قا) اُس غلام کو دے دیا (یعنی وہ غلام حلوے کا تحفہ لے کر آیا لیکن آپ رظافظ نے اُسے حلوے سمیت آزادی کا تحفہ عنایت فرمادیا)۔

الم ذبي مُرَالله " تارتُ الا سلام " من الكهة بين: عينى بن مغيث قرظى مُرَّالله في المام ال

<sup>96.</sup> البداية والنهاية ، للابن كثير الدمشقي ، سنة ثلاث و ثمانين و مائة ، ١٣/ ٦٢٣ . و البداية والنهاية ، للابن كثير الدمشقي ، سنة ثلاث و ثمانين و مائة ، ١٣/ ٦٢٣ . و تاريخ بغداد ، للخطيب البغدادي ، ١٥/ ١٦ ، و تاريخ الاسلام ، للذهبي ، ١٢/ ٤١٩

ترجمہ: میں نے جوانیہ کے مقام پر ایک کویں کے قریب خربوزہ اور کھیرے کی فصل لگائی، جب وہ تیار ہوئی تو ٹڈیوں نے کھاکر ساری فصل کو برباد کردیا اور میں نے اس کی کھیتی پر ایک سو ہیں دینار خرچ کیے سخے، پس میں اس حال میں بیٹا تھا کہ جناب موسی بن جعفر تشریف لائے اور سلام کیا، پھر فرمانے لگے: کیا حال ہیں؟ میں نے عرض کی: میں قلاش ہو چکا ہوں، ٹڈیول نے کھیتی کو برباد کردیا ہے، یہ س کر تی قلاش ہو چکا ہوں، ٹڈیول نے کھیتی کو برباد کردیا ہے، یہ س کر تی نار تی نار کے اپنے غلام سے فرمایا: اے عرف اسے ایک سو پچاس دینار تول کر دے دو، اور میرے لیے اس میں برکت کی دعاکی، پس میں نے تول کر دے دو، اور میرے لیے اس میں برکت کی دعاکی، پس میں نے اس سے دس ہزار در ہم کمائے۔

اس واقعے کو خطیب بغدادی رُختالتہ نے "تاریخ بغداد" اور امام ذہبی رُختالتہ نے "تاریخ بغداد" اور امام ذہبی رُختالتہ نے "میر اعلام النبلاء" میں قدرے تفصیل سے لکھا ہے، مذکور ہے کہ اس کویں کانام "نم عظام" تھااورا یک سو پچاس دینار ملنے کے بعد اس شخص نے آپ سے عرض کی: اے برکت والے! ذرا میری کھیتی میں آکر دعا فرمادیں پس آپ رِخالفیٰ نے کھیتی میں داخل ہوکر اس کے لیے دعا فرمائی اور حدیث بھی بیان کی ۔۔۔ الخ داخل ہوکر اس کے لیے دعا فرمائی اور حدیث بھی بیان کی ۔۔۔ الخ اسا عیل بن یعقوب جمنالتہ کہتے ہیں کہ مجھے محمد بن عبد اللہ بمری جمنالتہ نے بیان کیا: اسا عیل بن یعقوب جمنالتہ کہتے ہیں کہ مجھے محمد بن عبد اللہ بمری جمنالتہ نے بیان کیا: ایک مرتبہ وہ مدینہ منورہ آئے تاکہ کسی سے قرض لے سکیس تو ان سے کہا گیا: وہ ابوالحن موسی بن جعفر کے یاس جائیں اوران سے اپنی

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کیفیت عرض کریں، پس میں ان سے تھی کے مقام پر کھیتی کے علاقے میں بڑی میں ملا تو دہ ایک غلام کے ساتھ مجھ سے بلے، جس کے ہاتھ میں بڑی سے چھلنی میں بھناہوا گوشت تھا، نیز میر سے علادہ دہاں کوئی اور نہیں تھا پی انہوں نے مجھے اپنے ساتھ کھلایا، پھر مجھ سے آنے کا سبب پو چھا تو میں نے اپنا معالمہ عرض کر دیا، وہ اپنے گھر گئے اور تھوڑی ہی دیر میں واپس آئے اور اپنے غلام کو بھیج دیا، پھر ہاتھ بڑھا کر ایک تھیلی میں واپس آئے اور اپنے غلام کو بھیج دیا، پھر ہاتھ بڑھا کر ایک تھیلی میر سے سپر دکی جس میں تین سودینار تھے، اس کے بعد وہ تشریف میر کے بیل میں بھی وہاں سے سوار ہوکر واپس پلٹ آیا(یعنی آپ رٹائٹوئٹ نے ایسے خاوت کی کہ اپنے غلام تک کو خبر نہ لگنے دی، اور سائل کی عزت کا بھی خیال رکھا۔ )۔ 89

<sup>98</sup> تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي ، ١٥/ ١٥ ، و سير أعلام النبلاء ، للذهبي ، ٦/ ٢٧١ .

## امام موسى كاظم طلط النيز كى جانشينى نيز سلسله امامت ميں اہل تشيع كى آراء

امام موی کاظم ر النفی کی جانشینی اور اپنے والدگرامی سید نا ابوعبد اللہ جعفر صادق ر النفی کے بعد سلسلہ امامت کو جاری رکھے جانے پر اہل سنت میں کوئی نزاع واختلاف نہیں ہے، بلکہ اہل سنت وجماعت نے امام موی کاظم ر النفی کو بی اپنے والد کا جانشین اور وارث قرار دیا اور انہیں سے علوم و فیضان کے تسلسل کو تسلیم کیا ہے۔ لیکن اہل تشیع کے یہال اس موضوع پر بہت نزاع رہا، ای اختلاف کے نیتج میں اُن کے بہال بہت سے فرقے مزید تقسیم ہوتے اور بنتے چلے گئے ہیں۔ مثلاً شیعی مور خین کے بہال بہت سے فرقے مزید تقسیم ہوتے اور بنتے چلے گئے ہیں۔ مثلاً شیعی مور خین کے نزد یک یہ بات تسلیم شدہ ہے کہ شعید اثنا عشریہ اور شیعہ اساعیلیہ کی بنیاد امام جعفر ضادق طاق فی نیاد امام جعفر صادق طاق فی نیاد امام جعفر صادق طاق فی نیاد امام جعفر کے تعین پر ہے، اساعیل بن جعفر طاق کئی جس کا مدار آپ طاق کو "اساعیل" کے تعین پر ہے، اساعیل بن جعفر طاق کی کا مامت کو تسلیم کرنے والوں کو "اساعیل" کے تعین پر ہے، اساعیل بن جعفر طاق کی کا مامت کو تسلیم کرنے والوں کو "اشاعش کی "کہا جا تا ہے۔

اس بارے میں شیعی روایات اور مواد میں کافی تفصیلات اور اختلافات کا ذکر بھی موجود ہے کہ آخر امامت ایسے اہم معالمے میں ان دونوں فریقین کے مابین اختلافات کیوں رونماہوئے، بعض قدیم شیعی مور ضین مثلاً فتی، نو بختی اور دیگر محققین نے اس خلجان کو رفع کرنے کے لیے کہا ہے کہ امام صادق رفی نافیز کے بعد امامت تو جناب موسی کا ظم رفی نی کھی لیکن آپ کے بھائیوں نے امامت کا اظہار اصول

تقیہ اور حکومت وقت کی وجہ ہے کیا تھا تا کہ حکومتی کارندوں کو اس بات کا اندازہ نہ ہو سکے کہ حقیقی جانشین کون ہے، پس امام صادق رظائفۂ کے بیٹوں کی جانب ہے امامت کے دعاوی انہی اُمور کی وجہ ہے تھے، یہ تاویل اثنا عشریہ حضرات تو قبول کرتے ہیں، لیکن اساعیلی اسے نہیں مانتے، بلکہ وہ اس بات پر مصر ہیں کہ اساعیل بن جعفر صادق رظائفۂ کو ہی امامت کا منصب تفویض ہوا تھا اور ان کے بعد محمد بن اساعیل کو۔

بہر حال ہم ان تمام تفصیلات کو درج کرکے سوائح کو ہو جھل اور قار کمین کو طوالت میں مبتلاء نہیں کرناچاہتے ہیں،البتہ موضوع ہذاکی نزاکت کے پیش نظر صرف چند اہم امور کا خلاصہ درج کررہے ہیں،اس بارے میں نہایت تفصیل کے ساتھ شیخ المحد ثین شاہ عبد العزیز دہلوی میں افرق "ین کام کیا ہے۔ بغدادی میں شاہ عبد الفرق بین الفرق "میں کلام کیا ہے۔

تحفہ اثناء عشریہ کو شیخ غلام محمہ ابن عمراسلمی نے فاری سے عربی میں ترجمہ کیااور پھر شیخ محمود شکری آلوسی نے اس تعریب سے اختصار کیا، جے مکتبہ سلفیہ قاہرہ نے شائع کیا ہے، نیز میر محمہ کتب خانہ، کراچی کا قدیم اُردو ترجمہ بھی موجود ہے۔اس باب میں یہ کتب جامع معلومات پر بنی ہیں، جسے مزید تفصیل اور فرقوں کی طبقاتی و تدریجی تقسیم کی معرفت حاصل کرنی ہووہ ان کی جانب مراجعت فرمائیں۔ ہم ذیل میں عربی اختصار سے حوالہ جات نقل کریں گے تاکہ سہولت رہے،البتہ گفتگو کے اخیر میں مجموعی ماخذ کا بھی ذکر کریں گے۔

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اہل تشیع میں کچھ کے نزدیک حضرت علی مرتضی و النین کی وصال فرمانے کے بعد امامت کی ذمہ داری کاحق حسن بن علی و النین کو تفویض کیا گیا اور بعد ازاں آپ و النین ہی کی اولاد میں یہ سلسلہ جاری رہا، یعنی امام حسن و النین کے بعد آپ کے بیٹے میں اللہ و اللہ میں کے بیٹے عبد اللہ و اللہ میں کہے عبد اللہ و اللہ میں کہے عبد اللہ و اللہ و کھر ان کے بیٹے عبد اللہ و کھر ان کے بیٹے محمد نفس زکیہ و اللہ و کھر ان کے بیٹے عبد اللہ و کھر ان کے بیٹے محمد نفس زکیہ و کھر ان کے بیٹے محمد نفس زکیہ و کھر ان کے بیٹے ہیں۔

ایک فرقے کے نزدیک امام حسن طالعین کے بعد امامت کا سلسلہ امام حسین طالعین کے بعد امامت کا سلسلہ امام حسین طالعین کے پاس آیا اور پھر انہی کی اولا دمیں امام جعفر صادق طالعین کے پاس آیا اور پھر انہی کی اولا دمیں امام جعفر صادق طالعین کے بیاں اختلاف یا یا جاتا ہے۔اسے "فرقہ حکمیہ "کہتے ہیں۔

ایک فرقے کے نزدیک سلسلہ امامت امام حسین رظافیۃ کی اولاد میں سے چاتا ہواسیّد نامحمہ با قررظافیۃ تک آیااور ان پر آکر موقوف ہوگیا، آپ رظافیۃ ان کے نزدیک زندہ ہیں اورآپ کا انتظار کیا جارہا ہے ،اسے "فرقہ باقریہ" کہتے ہیں، نیز ای فرقے کی ایک شاخ میں اتنامزید ہے کہ امام محمہ باقر رظافیۃ کے بعد امامت آپ کے بیغے زکریابن محمہ باقر رظافیۃ کے بعد امامت آپ کے بیغے زکریابن محمہ باقر رظافیۃ کے بعد امامت آپ کے بیغے زکریابن محمہ باقر کو منتقل ہوئی جو حاضر نامی پہاڑ میں پوشیدہ ہیں اور اجازت کے منتظر ہیں۔ اسے "فرقہ حاضریہ" کہتے ہیں۔

ایک فرقے کے نزدیک امام محمد با قرر شکانٹوئٹ کے وصال فرمانے کے بعد سلسلہ امام محمد با قررشانٹوئٹ کے وصال فرمانے کے بعد سلسلہ امامت امام جعفر صادق شکیٹوئٹ نے ان کے نزدیک امام جعفر صادق شکیٹوئٹ نے ان کے نزدیک امام جعفر صادق مہدی ہیں جن کا انتظار کیا انتظار کیا

جارہاہے۔اسے "فرقہ ناووسیہ" کہتے ہیں، <sup>99</sup> اس فرقے کوعبد اللہ بن ناووس بھری (عجلان)اوراس کے بیروکاروں کی جانب منسوب کیاجا تاہے۔ <sup>100</sup>

ایک فرقے کے نزدیک اس کے بعد امام جعفر صادق رفائنے کا وصال ہو گیااورامامت ان کے بعد انہی کی اولاد میں جاری رہی ،اسے "فرقہ شمیطیہ" کہتے ہو گیااورامامت ان کے بعد انہی کی اولاد میں جاری رہی ،اسے "فرقہ شمیطیہ" کہتے ہیں۔ ثاہ عبد العزیز محدث دہلوی موٹائنڈ کے نزدیک فرقہ شمیطیہ دراصل کی بن ابی شمیط کی جانب منسوب ہے، اور یہ امام جعفر صادق رفائنڈ کی وفات کے بعد امامت کو اس ترتیب سے مانتے ہیں، کہ پہلے اساعیل بن جعفر، پھر محمد بن جعفر، پھر موسی بن جعفر، پھر عبد القاہر بغدادی موسی بن جعفر، پھر عبد التا ہر بغدادی موسی بن جعفر، گرقہ شمیطیہ امام جعفر صادق رفائنڈ کے وصال کو مانتے ہیں، لیکن سلسلہ امامت کو آپ رقہ شمیطیہ امام جعفر صادق رفائنڈ کے وصال کو مانتے ہیں، لیکن سلسلہ امامت کو آپ کے بیٹے محمد بن جعفر صادق اور پھر ان کے بعد اُنہی کی اولاد میں منحصر رکھتے ہیں، اور

لمان کرتے ہیں کہ مہدی منتظر انہیں کی اولاد میں سے ہو گا۔ 102 ایک فرقے کے نزدیک امام جعفر صادق رٹی تھنڈ کے بعد آپ کے بڑے بینے لید اللّٰہ بن جعفر عمن کو امامت ملی ، انہیں امتیاز کے لیے عبد اللّٰہ الله فطح عمنی تھی

<sup>99</sup> فرقہ نادوسیہ کے بارے میں مزید وضاحت آمے واقفیہ کے تحت حاشیہ میں آر بی ہے۔

<sup>00</sup> لے الفرق بین الفرق میں امام عبد القاہر بغد ادی نے مزید تفصیل بھی درج کی ہے، الفرق: ص ١١،٦١۔

ا 10 لى مخضر تخفه اثناء عشريه ، عربي ، أز محمود شكري آلوى، طبع مكتبه سلفيه قاہر ة ، ص١٨ ـ

<sup>102</sup> له الفرق بين الفرق،امام ابو منصور عبد القاهر بغدادي، تحقيق محمد عثان، طبع مكتبه ابن بينا قاہر ة،ص ٦٢ \_

کہاجاتا ہے،اسے "فرقہ عماریہ افطحیہ" کہتے ہیں،عبد الله بن عماراوراس کے پیروکاروں کی وجہ سے "عماریہ" کہلاتا ہے۔ <sup>103</sup>

ایک فرقے کے نزدیک امام جعفر الصادق رفی تاثیر کی اور میں جاری رہا، اس فرقے میں اساعیل بن جعفر میں آیا، پھر انہیں کی اولاد میں جاری رہا، اس فرقے میں بہت زیادہ تقسیم ہوئی، جن کی تفصیلات یہال درج نہیں کی جاسکتی، خلاصہ کلام یہ ہمت نیادہ تقسیم ہوئی، جن کی تفصیلات یہال درج نہیں کی جاسکتی، خلاصہ کلام یہ کہ بعض نے ان کی اولاد میں سلسلہ مامت کو جاری جانا، انہیں مختلف ناموں سے موسوم کیا جاتا ہے، مثلاً شاہ عبد العزیز بھائے کی تفصیلات کے مطابق انہیں، فرقہ اساعیلیہ، فرقہ مبارکیہ، فرقہ باطنیہ، فرقہ قرامطہ، فرقہ میمونیہ، فرقہ خلفیہ، فرقہ برقعیہ، فرقہ جنابیہ، فرقہ سبعیہ، فرقہ مہدویہ ترامطہ، فرقہ میمونیہ، فرقہ فرقہ برقعیہ، فرقہ جنابیہ، فرقہ سبعیہ، فرقہ مہدویہ کہتے ہیں، 104 ان تمام فرقوں کے نزدیک امامت کا منصب اساعیل بن جعفر میکونات کی مور میں آیائی بریہ سب منفق ہیں، لیکن اس کے بعد کی تفصیلات اور باہمی اعتقادی امور میں نزاع کی بنیاد پران کی تقسیم در تقسیم ہوتی گئے۔

<sup>03</sup> لے فرقہ عماریہ کے نام سے ایک اور فرقہ بھی ہے جو امامت کو محمد بن جعفر الصادق کے لیے مانتا ہے ، مخقر تحفہ اثناء عشریہ ، ص ۱۸

<sup>04</sup> لے مختر تحفہ اثناء عشریہ ، س ۱۸،۱۹۔ امام عبد القاہر بغد ادی نے اس بارے میں اساعیلیہ کے عنوان کے تحت اختصار سے صرف دو فرقوں کاذ کر کیا ہے ، مزید تنصیلات درج نہیں فرمائیں۔ ملاحظہ کریں ، الفرق ، ص ۹۳، ۹۳۔

ایک فرقے کے نزدیک امام جعفر صادق رظافیۃ کے بعد امام موی کاظم رظافیۃ کے بعد امام موی کاظم رظافیۃ کی منصب امامت پر رونق افروز ہوئے لیکن ان کے بعد کی صورت حال کے چیش نظر اس میں مزید گروہ بن گئے، پس مفضل بن عمرو کے گروہ نے کہا: موی کاظم رظافیۃ پر سلسلہ امامت ختم ہو گیاہے اور ان کا انتقال بھی نہیں ہوا۔ اس فرقے کو "فرقہ مفضلیہ اور فرقہ قطعیہ "کہتے ہیں۔

جبکہ ایک گروہ امام موسی کاظم رٹائٹٹؤ تک امامت تسلیم کر تاہے، لیکن آپ کی موت وحیات کے بارے میں متذبذب ہے، اس لیے آپ کی اولاد میں اجرائے امامت کا قائل نہیں۔ انہیں "فرقہ موسویہ "کہتے ہیں۔

تیسر اگر دہ امام موی کاظم رہی تھنڈ کی امامت کو تسلیم کرتا ہے اور آپ رہی تھنڈ کے زندہ ہونے کا قائل ہے ،ان کے نزدیک آپ ہی مہدی منتظر ہیں۔اسے "فرقہ مطوریہ" کہتے ہیں،یہ یونس بن عبد الرحمٰن کی طرف منسوب ہے۔

اس کے علاوہ چوتھا گروہ ہے جوامام موسی کاظم رظائفہ کی امامت کو تسلیم کرنے کے علاوہ چوتھا گروہ ہے جوامام موسی کاظم رظائفہ کی امامت کو تسلیم کرنے کے ساتھ ہی آپ کی وفات کا تو قائل ہے لیکن یہ بھی عقیدہ رکھتا ہے کہ آپ دوبارہ تشریف لائیں گے۔اہے "فرقہ رجعیہ "کہتے ہیں۔

اوران آخری چار فرقوں کو امام موسی کاظم رظائفۂ پر امامت موقوف رکھنے کی وجہ سے "فرقہ واقفیہ" 105 مجمی کہتے ہیں۔ 106

اہل تشیع کے یہاں اس کے علاوہ بھی بہت سے فرقے ہیں جن سے ہمیں اس مقام پر بحث کرنے کی ضرورت نہیں ، کیونکہ ہمیں سلسلہ امامت کے تسلسل میں اختلافی جائزے کو امام موسی کاظم رہائے تک لانا تھاوہ ہو چکا، تاکہ ہمارے موضوع کی مناسبت سے اس پر کلام کیا جاسکے۔

## امام موسی کاظم طالتین کے جانشین کے بارے میں اہل سنت کامؤقف

متذکرہ بالا شیعی اختلافات اور اس کے نتیج میں ہونے والی گروہی تقیم کو آپ ماری معلومات کے مطابق اس بارے آپ ملاحظہ فرماچکے ہیں، اہل سنت کے یہاں ہماری معلومات کے مطابق اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں یایا جاتا کہ امام جعفر صادق رٹیائٹنڈ کے بعد جانشینی سوائے امام میں کوئی اختلاف نہیں یایا جاتا کہ امام جعفر صادق رٹیائٹنڈ کے بعد جانشینی سوائے امام

105 ما قبل مذكور فرقد ناووسيد كو بعض شيعه مور ضين نے ناووسيد اور بعض نے واقفيد كہاہے، ليكن فتى كے نزديك ناووسيد اور واقفيد دونول الگ الگ فرقے ہيں، ان كے نزديك امام جعفر صادق رائتنوائي موت كا انكار كرنے والے ناووسيد ، جبك امام موك كاظم رائتنو كى موت كا انكار كرنے والے واقفيد كہلاتے ہيں، فرقد واقفيد اور اس كى تفسيلات ناووسيد ، جبك امام موك كاظم رائتنو كى موت كا انكار كرنے والے واقفيد كہلاتے ہيں، فرقد واقفيد اور اس كى تفسيلات كے بارے ميں شيعه عالم رياض محمد حبيب الناصرى كى ضخيم كتاب "الواقفيد "ب، جب الموتمر العالمي للامام الرضا، مشهد مقدس، كى جانب ہے وہ ١١ وه ميں شائع كيا تياہے۔

106 که تخفه اثناء عشریه ، أز شاه عبد العزیز ، مترجم ار دو ، عبد الحمید خال ، طبع میر محد کتب خانه ، کراچی ، ص۳۲۲۲، و مختصر تخفه اثناء عشریه ، تعریب ، شیخ غلام محمد اسلمی ، اختصار شیخ محمود شکری ، طبع مکتبه سلفیه قاہر ة ، ص ۲۲۲موی کاظم و گانفی کے کسی اور کے جھے میں آئی ہو، پس اہل سنت کے مصادر و مراجع اور اکبر علائے کرام کی کتب میں اس کی تصریح موجو دہے، نیز اہل بیت سے متعلق ہونے والے اُمت مسلمہ کے سلاسل تصوف اوران کے پیشواؤں کے یہاں بھی یہی بات مسلمہ ہے کہ امام موی کاظم و گانفیز ہی کو جانشینی کے لیے منتخب کیا گیا تھا اور بھر انہی کی اولا دسے یہ سلسلہ منتقل ہوتا ہواسیّد الاولیاء شیخ عبد القادر جیلانی و گانفیز تک پہنچا اوراب ان کے بعد قرب قیامت میں سیّد نا امام مہدی و گانفیز اس منصب جلیل پر متمکن ہوں ان کے بعد قرب قیامت میں سیّد نا امام مہدی و گانفیز اس منصب جلیل پر متمکن ہوں گئے ، چنانچہ۔۔

مجد دالف ثانی، شخ احمد سربندی بیتالله "مکتوبات" بیس اس کی تصری فرماتے ہیں:

میں سمجھتا ہوں کہ حضرت امیر (علی مرتضی فرگائیں) ابنی جسدی پیدائش
سے پہلے بھی اس مقام کے طباء وہاوی سے ،جیبا کہ آپ جسدی
پیدائش کے بعد ہیں اور جس کو بھی فیض وہدایت اس راہ سے پینی کہ
ان کے ذریعے سے پینی ،کیونکہ وہ اس راہ کے آخری نقط کے نزدیک
ان کے ذریعے سے پینی ،کیونکہ وہ اس راہ کے آخری نقط کے نزدیک
بیں اور اس مقام کامر کز ان سے تعلق رکھتا ہے اور جب حضرت امیر کا
دور ختم ہواتو یہ عظیم القدر منصب ترتیب وار حضرات حسین کو برد
ہوااور ان کے بعد وہی منصب ائمہ اثناء عشریس سے ہر ایک کو ترتیب
واراور تفصیل سے مقرر ہوااور ان بزرگواروں کے زمانہ ہیں اور ای

#### Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

بز گوارول کے ذریعے اور حیلولہ ہے پہنچاہے،اگر چہ اقطاب و نجائے وفت ہی کیوں نہ ہوں اور سب کے ملجاء وماوی یہی بزرگ ہیں کیونکہ اطراف کواینے مرکز کے ساتھ الحاق کرنے سے جارہ نہیں ہے۔ یہاں تک که نوبت حضرت شیخ عبد القادر جیلانی قدس سره تک بینجی اور جب اس بز گوارتک نوبت بینجی تو منصب مذکورآب کے سپر دہو۔ <sup>107</sup> قاضى ثناء الله يانى بن عمينية كوالے سے امام احمد رضاخان طالع الكھتے ہيں: فيوض و بركات كارخانه ولايت كه أز جناب الهي بَر أولياء اللہ نازل مے شود ، اول بریک شخص نازل مے شود وازاں شخص قسمت شدہ بہریک اُز اولیائے عصر موافق مرتبہ و بحسب استعداد می رسد ،وبہ ہیچ کس اُز اولیاء اللہ ہے توسط اُو فیضی نمی رسد وکسے اُز مردان خدا ہے وسیلہ اُو درجه ولایت نمی یابد، اقطاب جزئی و اُوتاد واُبدال و نُجیاء ونَقباء وجميع اقسام أز اوليائيے خدا بوے محتاج مي باشند صاحب اين منصب عالى را امام و قطب الارشاد بالاصالة نيز خوانند واین منصب عالی از وقت ظهور آدم علیه السلام بروح پاک علی مرتضٰی کرم اللہ وجہہ مقرر بود ۔

<sup>107.</sup> المكتوبات ، للشيخ أحمد السرهندي ، الباب الثاني ، الجزء الثالث ، رقم المكتوب ۱۲۳، ۳/ ۱۶٤۷.

ترجمہ: کارخانہ ولایت کے فیوض وبرکات جو خداکی بارگاہ سے اولیاء
اللہ پر نازل ہوتے ہیں پہلے ایک شخص پر اترتے ہیں اور اس شخص سے
تقسیم ہو کر اولیائے وقت میں سے ہر ایک کو اس کے مرتبہ واستعداد
کے مطابق پہنچتے ہیں اور کسی ولی کو بھی اس کی وساطت کے بغیر کوئی
فیض نہیں پہنچائے اور اہل اللہ میں سے کوئی بھی اس کے وسیلہ کے بغیر ورجہ ولایت نہیں پاتا۔ جزئی اقطاب، او تاو، ابدال، نجاء، نقباء اور تمام
اقسام کے اولیاء اللہ اس کے مختاج ہوتے ہیں، اس منصب بلند والے کو
امام اور قطب الارشاد بالاصالہ بھی کہتے ہیں، اور یہ منصب عالی ظہور
آدم علیہ السلام کے زمانے سے حضرت علی مرتفی کرم اللہ وجہہ کی
روح پاک کے لیے مقرر تھا۔

پھر ائمہ اطہار رضوان اللہ تعالی علیہم کو بتر تیب (یعنی وہی تر تیب جو ائمہ اثناعشریہ کی معروف ہے)اس منصب عظیم کاعطامو نالکھ کر کہتے ہیں:

بعد وفات عسكرى عليه السلام تا وقت ظهور سيد الشرفا غوث الثقلين محى الدين عبدالقادر الجيلى ابن منصب بروح حسن عسكرى عليه السلام متعلق بود ـ 308

<sup>08</sup> لى سيف المسلول، للشيخ القاضي ثناء الله ، الصفحة ٥٢٧-٥٢٩ ، الماخوذ من الفتاوى الرضوية ، للشيخ احمد رضا الحنفي ، ٩/ ٨١٠ – ٨١١ .

ترجمہ: حضرت عسکری کی وفات کے بعد سیّد الشرفا، غوث الثقلین محی الدین عبد القادر جیلانی کے زمانہ ظہور تک می منصب حضرت حسن عسکری کی روح سے متعلق رہے گا۔

ای طرح امام احمد رضاخان محدث حنفی میشانند" ملفوظات "میں فرماتے ہیں: أمت میں سب سے پہلے درجہ غوشیت پر امیر المؤمنین حضرت ابو بکر صدیق طالتین متاز ہوئے اور وزارت امیر المؤمنین فاروق اعظم طالفن عنان عنی طالفن کوعطا ہوئی ، اس کے بعد امیر المؤمنین فاروق اعظم رئائنه كوغوثيت مرحمت ہوئى اور عثان غنى رئائنه و مولى على رئائنه وزير ہوئے ، پھر امير المؤمنين حضرت عثان غني رالفيُّه كو غوشيت عنایت ہو کی اور مولی علی طالفتہ وامام حسن طالفتہ وزیر ہوئے، پھر مولی على طالفة؛ كو اور إمامين محتر مين طافخة وزير ہوئے، پھر حضرت امام حسن والنه: سے درجہ بدرجہ امام حسن عسكرى والنه: تك به سب حضرات مستقل غوث ہوئے، امام حسن عسكرى رائعين كے بعد حضور غوث اعظم طالفہ کی منتخ حضرات ہوئے سب اُن کے نائب ہوئے ،ان کے بعد سیّد ناغوث اعظم طالعیم مستقل غوث، حضور تنهاغوثیت کبریٰ کے در جهرير فائز ہوئے، حضور "غوث اعظم " بھی ہیں اور "سيّد الأفراد " بھی ، حضور کے بعد جتنے ہوئے اور جتنے اب ہول گے حضرت امام

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

مہدی طالفیٰ تک، سب نائب حضور غوثِ اعظم طالفیٰ ہول کے ، پھر امام مہدی رہائیڈ کو غوشیت کبری عطاہو گی۔ <sup>109</sup>

# امام جعفر صادق طالغينك البين بينهام موسى كاظم طالنين كونصيحت سحر انگیز کلمات کاحسین مجموعه

اہل بیت کے کلمات کی جامعیت اور وعظ ونصیحت میں ان کے اثرات کا تیر بہدف ہونامسلمہ اَمر ہے ، جلیل القدر ائمہ نے خاندان نبوت کے افراد کی اس ا تمیازی شان کو بڑی خصوصیت ہے بیان کیا ہے ، اہل بیت کا ریہ وصف ان کے مخالفین کے یہاں بھی سراہا گیا۔اہل بیت میں اس تا ثیر کی بنیادی وجہ جناب رحمۃ للعالمین مَنَا اللَّهُ عَلَيْهِ كَا مِن سَبِي هِ جِس كے طفیل ذوات مقدسہ كی زبانیں مخضر كلمات میں الی گفتگو پر قادر ہوئی کہ طویل دفاتر تشریح سے عاجز ہیں۔امام موسی کاظم طالعند کی الی ہی جامع گفتگو کو ہم آئندہ ذکر کریں گے جو آپ نے قید خانے سے حاکم وقت کے کیے لکھی۔ چنانچہ قارئین اس نصیحت کو بغور پڑھیں اور ہوسکے تو عمل کی کوشش کریں کہ ان چند کلمات میں زندگی کے معاشر تی اصولوں کی ایک رہنماد ستاویز مرتب ہو گئی ہے جس پر عمل کرنے سے انسان آپی تعلقات کو بالخصوص بہتر اور زندگی کو قدرے پُرسکون بناسکتاہے۔

<sup>90</sup>ل الملفوظ، للشيخ أحمد رضا الحنفي، الصفة ١٧٨.

اس کلام کی چاشی اور لطافت کا اصل مزہ تو عربی کلمات میں ہی ہے، اور راقم
الحروف اس مرقعہ حسن وجمال کو کماحقہ اُر دوزبان کے قالب میں ڈھالنے ہے واقعی
عاجز ہے، اس لیے پہلے عربی عبارت کو اعراب کے ساتھ ذکر کر کے بعد میں مفہو می
ترجمہ زیب قرطاس کیا جارہا ہے تا کہ عوام وخواص اپنے ذوق کے مطابق اس ہے بہرہ
یاب ہوں۔ امام جعفر صادق و النین کے اصحاب سے کسی شخص نے روایت کیا ہے کہ
انہوں نے امام جعفر صادق و النین کو این جیٹے موسی کو نصیحت کرتے ہوئے دیکھا، آپ
فرمار ہے تھے:

يَا بُنَيَّ ! مَنْ قَنعَ بِهَا قُسِمَ لَهُ ، اسْتَغْنَى ، وَمَنْ مَدَّ عَيْنَيْهِ إِلَى مَا فِي يَدِ غَيْرِه ، مَاتَ فَقِيْراً ، وَمَنْ لَمْ يَرضَ بِهَا قُسِمَ لَهُ ، اتَّهَمَ اللهَ فِي قَضَائِهِ ، وَمَنِ اسْتَصْغَرَ زَلَّةَ غَيْرِه ، اسْتَعْظَمَ زَلَّةَ نَفْسِه ، وَمَنْ قَضَائِهِ ، وَمَنِ اسْتَصْغَرَ زَلَّةَ غَيْرِه ، اسْتَعْظَمَ زَلَّةَ نَفْسِه ، وَمَنْ كَثَفَ حِجَابَ غَيْرِه ، انكَشَفَتْ عَوْرَتُهُ ، وَمَنْ سَلَّ سَيْفَ البَغْيِ كَشَفَ حِجَابَ غَيْرِه ، انكَشَفَتْ عَوْرَتُهُ ، وَمَنْ سَلَّ سَيْفَ البَغْي ، قُتِلَ بِهِ ، وَمَنْ الْجَنْهِ ، أوقَعَهُ اللهُ فِيْهِ ، وَمَنْ دَاخَلَ ، وَتَمَنْ مَا اللهُ فَيْهِ ، وَمَنْ دَاخَلَ مَدَاخِلَ اللهُ لَهُ اللهُ فَيْهِ ، وَمَنْ دَخَلَ مَدَاخِلَ اللهُ لَيْعَ ، وُقَرّ ، وَمَنْ دَخَلَ مَدَاخِلَ اللهُ لَيْعَ ، وُقَرّ ، وَمَنْ دَخَلَ مَدَاخِلَ اللهُ لَيْء ، وُمَنْ دَخَلَ مَدَاخِلَ اللهُ لَيْعَ ، وُقَرّ ، وَمَنْ دَخَلَ مَدَاخِلَ اللهُ لَيْعَ ، وُقَرّ ، وَمَنْ دَخَلَ مَدَاخِلَ اللهُ لَيْعَ ، وُقَرّ ، وَمَنْ دَخَلَ مَدَاخِلَ اللهُ لَيْهُ وَمَنْ دَخَلَ مَدَاخِلَ اللهُ لَهُ وَمَنْ دَخَلَ مَدَاخِلَ اللهُ ا

يَا بُنَيَّ ! إِيَّاكَ أَنْ تُزرِيَ بِالرِّجَالِ ، فَيُزْرَى بِكَ ، وَإِيَّاكَ وَالدُّخُوْلَ فِيهَا لاَ يَغْنِيكَ ، فَتَذِلَّ لِذَلِكَ .

يَا بُنَيَّ ! قُلِ الْحَقَّ لَكَ وَعَلَيْكَ ، تُسْتَشَارُ مِنْ بَيْنِ أَقْرِبَائِكَ ، كُنْ لِلْقُرْآنِ تَالِياً ، وَللإِسْلاَم فَاشِياً ، وَللمَعْرُوْفِ آمِراً ، وَعَنِ المُنكرِ

#### Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نَاهِياً ، وَلِنْ قَطَعَكَ وَاصِلاً ، وَلِنَ سَكَتَ عَنْكَ مُبتَدِئاً ، وَلِنَ اسْكَتَ عَنْكَ مُبتَدِئاً ، وَلِيَاكَ وَالنَّعِيْمَةَ ، فَإِنَّهَا تَزرَعُ الشَّحْنَاءَ فِي القُلُوبِ ، وَإِيَّاكَ وَالتَّعَرُّضَ لِعُيُوبِ النَّاسِ ، فَمَنْزِلَةُ المُتعَرِّضِ القُلُوبِ ، وَإِيَّاكَ وَالتَّعَرُّضَ لِعُيُوبِ النَّاسِ ، فَمَنْزِلَةُ المُتعَرِّضِ لِعُيُوبِ النَّاسِ ، فَمَنْزِلَةُ المُتعَرِّضِ لِعُيُوبِ النَّاسِ ، كَمَنْزِلَةِ الهَدَفِ ، إِذَا طَلَبْتَ الجُوْدَ ، فَعَلَيْكَ لِعُيُوبِ النَّاسِ ، كَمَنْزِلَةِ الهَدَفِ ، وَللمَعَادِنِ أُصُولاً ، وَللأَصُولِ بِمَعَادِنِهِ ، فَإِنَّ لِلْجُوْدِ مَعَادِنَ ، وَللمَعَادِنِ أُصُولاً ، وَللأَصُولِ بَمُعَدِنِ اللَّهُ فِي اللَّهُ فَعَلَيْكُ مُولِ اللَّهُ فَعَلَيْكَ ، وَللأَصُولِ اللَّهُ فَعَلَيْكَ ، وَللمَعَادِنِ أُصُولاً ، وَلاَ فَرعٌ إِلاَّ بِمَعَدِنِ طَيِّبٍ ، زُدِ الأَخْيَارَ ، وَلاَ تَوُر لِلْمُحَلِّ اللَّهُ مَعْدَنَ طَيِّبٍ ، زُدِ الأَخْيَارَ ، وَلاَ تَوُلِ اللهُ جَارَ ، وَلاَ تَوْلِ اللهُ جَارَ ، وَلاَ يَطِيلُ مُعَدِنٍ طَيِّ ، رُدِ الأَخْيَارَ ، وَلاَ تَوْلِ اللهُ جَارَ ، وَلاَ مَنْكُولُ اللهُ مَعْدَو اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْلُ ، وَلَا مُولًا اللهُ عَلَيْلُ اللهُ اللهُ عَلَوْلَ اللهُ عَلَالَ ، وَشَجَرَةٌ لاَ يَخْضَرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْلِ اللهُ اللهُ

ترجمہ: اے میرے بیٹے! جس نے اپنے نصیب کی ملنے والی چیزوں پر قناعت کی، وہ غنی رہا۔ جس نے اپنی آئھوں کو دوسرے کے ہاتھوں موجود چیزوں پر جمائے رکھاوہ نقیر ہی مرا۔ جو اپنی قسمت پر راضی نہ ہوااس نے اللہ کی تقسیم پر تہمت لگائی۔ جس نے دوسروں کی لغز شات کو حقیر جاناوہ اپنی کو تاہی کو بڑا جانے گا۔ جو دوسروں کے عیب اُچھالے گا، اس کے اپنے عیوب بھی ظاہر ہوں گے۔جو بغاوت

<sup>10</sup> لى سير اعلام النبلاء ، للذهبي ، الترجمة جعفر بن محمد ، ٢٦٣/٦ . و وفيات الاعيان وأنباء ابناءِ الزمان ، للابن خلكان ، الترجمة جعفو الصادق ، ١/ ٤٣٥ .

کی تکوار تانے گا، وہ خور بھی اس سے قبل کیا جائے گا۔ جو دوسروں کے
لیے گڑھا کھو دے گا، اللہ اسے بھی اُس میں گرائے گا۔ جو بے و قونوں
کے ساتھ صحبتیں رکھے گا اسے ذلت ہی ملے گی۔ جو علماء کے ساتھ ہم
نشیں ہوگا اسے و قار ملے گا۔ جو برائی کے مقامات پر جائے گا، اس پر
تہمت لگے گی۔

اے میرے بیٹے! لوگوں کو حقیر نہ سمجھو کہ تمہیں بھی حقارت سے دیکھا جائے(یالوگوں کو ذلیل نہ کرو کہ اس کے سبب تمہیں ذلیل کیا جائے)۔ خبر دار!فضول کاموں میں مت پڑنا کہ اس کی وجہ سے ذلت اُٹھانی پڑے۔

اے میرے بیٹے! حق بات کہو ، خواہ تمہارے حق میں ہو،یا تمہارے خلاف۔ اپنے قریبی رفتے داروں سے مشاورت کرو۔ قرآن مجید کی ہمہ وقت تلاوت کرتے رہو۔ اسلام کی تبلیغ کرتے رہو۔ بھلائی کا جکم دیتے رہو۔ برائی سے منع کرتے رہو۔ جو تم سے توڑے ، اس سے جوڑلو، جو تم سے قطع کلای کرلے ، تم بات کرنے میں پہل کرلو۔ جو تم سے سوال کرے ، اس عطاکر و۔ خبر دار! چغلی سے بچنا، کیونکہ یہ دلوں میں بُخض بیداکرتی ہے۔ خبر دار! لوگوں کی عیب جوئی سے بچنا، کیونکہ یہ کیونکہ لوگوں کی عیب جوئی سے بچنا، کیونکہ یہ کیونکہ لوگوں کی عیب جوئی سے بچنا، کیونکہ اوگوں کی عیب جوئی سے بچنا، کیونکہ اوگوں کی عیب جوئی سے بچنا، کیونکہ لوگوں کی عیب جوئی کرنے والاخود بھی نشانے پر ہوتا ہے۔

جب تم سخاوت کے طالب بنوتو تم پر لازمی ہے کہ اس کی جڑتک پہنچو، کیونکہ سخاوت کی جزیں ہیں، جزوں سے سے اور تنول سے شاخیں نکلتی ہیں،اور شاخوں پر پھل ہوتے ہیں، پس کوئی بھی پھل ابنی شاخوں کے بغیر اچھانہیں ہو سکتا اور شاخیں اینے نئے کے بغیر اور تنا ا بنی الجیمی جڑ کے بغیر تو انانہیں ہو سکتا( ای لیے سخاوت میں جڑوں تک پہنچو تاکہ اس کے تمام شرات حاصل کرسکو)۔نیک لوگول کی زیارت کیا كرو\_برے لوگوں ہے ملا قات نه ركھو، كيونكمه بيه اليي چٹان ہے جن ہے یانی نہیں نکلتا ،اییا در خت ہے جس کے بیتے سر سبز نہیں ہوتے اورالی زمین ہے جس میں گھاس تہیں آئی۔ اس نصیحت کوامام کمال الدین دمیری میتانند نے "حیاۃ الحیوان "میں ذکر کیا ہے

، اس میں چند کلمات مزید ہیں:

جوابیٰ کو تاہیوں کو معمولی جانتاہے، وہ دوسر وں کی لغز شوں کو بڑا سمجھتا ہے اور جو اپنی غلطیوں کو بڑا جانتا ہے وہ دوسروں کی لغز شوں کومعمولی خیال کرتا ہے۔اے میرے مٹے! جو دوسروں کے بوشیدہ عیوب ظاہر کر تاہے،اس کے اپنے گھر کے عیوب بھی ظاہر ہو جاتے ہیں۔ اللہ

١١ل حياة الحيوان، للدميري، دار البشائر دمشق، باب الظبي، ٣/ ٥٤.

### بار گاه رسالت میں ہارون رشید کاسلام اور امام موسی کاظم طالتین کاطرز عمل امام موسی کاظم طالتین کاطرز عمل

المام فهمى "تارتخ الاسلام "مين لكهت بين: عبد الرحمن بن صالح ازوى بمنظر في كها: زار الرشيد قبر النبي صلى الله عليه وسلم فقال: السلام عليك يا رسول الله، يا ابن عم ، يفتخر بذلك . فتقدم موسى بن جعفر فقال: السلام عليك يا أبه . فتغير وجه الرشيد وقال: هذا الفخر حقاً يا أبا حسن .

ترجمہ: خلیفہ رشید نے قبر رسول مَنَّا اَیْنَا کُمُ کی زیارت کی توعرض کرنے لگا

: اے اللہ کے رسول، اے میرے چپا کے بیٹے! آپ پر سلام ہو۔ اس
طرح وہ حاضرین کے سامنے اپنی نسبت پر فخر کررہا تھا۔ ای اثناء میں
موی بن جعفر آگے بڑھے اور یوں سلام عرض کیا: اے میرے والد
! آپ پر سلام ہو۔ پس رشید کے چبرے کا رنگ بدل کیا اور کہنے لگا
: اے ابوالحن! بلاشہ تمہارایہ فخر کرنا حق ہے۔

<sup>12</sup> لـ تاريخ الاسلام ، للذهبي ، ١٢/ ٤١٨ . و تاريخ بغداد ، للخطيب البغدادي ، ١٥/ ١٨ . و البداية و النهاية ، للإبن كثير الدمشقي ، ١٣/ ٦٢٣ . و سير اعلام النبلاء ، للذهبي ، ٢٧٣ .

امام ذہبی مُحِدَّالَةً نے اسکا سال بیان نہیں کیا، لیکن دیگر کتب میں موجودہ، چنانچہ شخ شہاب الدین نویر کی محتالة "نہایة الارب فی فنون الادب "میں لکھتے ہیں:

یہ واقعہ من 24ھ کو پیش آیا، جب خلیفہ رشیدر مضان کے مہینے میں
عمرے کے بعد مدینہ منورہ حاضر ہواتھا۔ اوراس کا یہ عمرہ ولید بن
طریف تغلبی خارجی کے قتل ہونے کے شکرانے میں تھا، پس اس سال
اس نے رمضان کے مہینے میں عمرہ کیا اور پھر جج تک مدینے میں مقیم رہا
اس نے رمضان کے مہینے میں عمرہ کیا اور پھر جج تک مدینے میں مقیم رہا
اور بعد ازاں جج بھی ادا کیا۔ اس سال امام مالک بن انس مُحِدِّاللَةُ محدث جلیل کا بھی وصال ہوا تھا۔ 113

<sup>13</sup> ل نهاية الارب في فنون الادب، للشيخ النويري، ٢٢/ ٩٢-٩٤، ملخصاً.

اس واقعہ سے ایک پہلویہ بھی واضح ہوتا ہے کہ آپ رافائی خلیفہ رشید کو بارگاہ رسالت میں سلام پیش کرنے کا طریقہ سکھار ہے تھے کہ اس جناب کریم میں سلام عرض کرنے میں رشتوں کو نہیں بلکہ احترام وآداب کو ملحوظ رکھ کر سلام کیا جائے، اور خود قرآن مجید نے بھی آپ سکھاٹی کو مخاطب کرتے وقت القابات نبوت ورسالت کو بیان فرمایا ، نیز صحابہ کرام کا بھی یہی معمول تھا کہ وہ "یارسول اللہ ، یا حبیب اللہ ، جبی رسول اللہ ، ایسے کلمات کا استعال فرماتے تھے ، چنانچہ خود سیّد نا علی مرتضیٰ رفائی نیز وقت انہیں متذکرہ کلمات کا استعال فرماتے تھے ، چنانچہ خود سیّد نا علی مرتضیٰ متذکرہ کلمات کا استعال فرماتے تھے ۔

لہذا جہال اس واقع میں خلیفہ رشید کی خِفّت اور امام موسی کاظم ر اللّہ فی بر جسکی سے دندال شکن جو اب کا معاملہ ظاہر ہورہاہے وہیں اس میں آداب ر سالت کی تعلیمات بھی آشکار ہورہی ہیں، اور یہ بار گاہ تو ایسی ہے کہ جس کے احترام کا ذکر الله تعالی جَلِحَ اللّه نے قرآن مجید میں فرمایا، صالحین امت، اولیائے زمانہ نے نسبی و سبی ہر شر افت کے حامل ہونے کے باوجو د بھی اس مقام کے لیے قولاً و فعلاً اس شعر کا مصد اق ظاہر کیا۔۔ چنانچہ عزت بخاری کہتے ہیں: \_

أدب گامیست زیرِ آسال ، أز عرش نازک تر نفس هم کرده می آید ، جنید و بایزید اینجا

#### باغ فدك كى صُدود اور ہارون الرشيد كى افسر دگى شيخ زمخشرى معتزلى"ر بيج الابرار"ميں ادر شيخ ابن حمد دن"التذكرة الحمد دنية" ميں لکھتے ہيں:

كان الرشيد يقول لموسى الكاظم بن جعفر: يا أبا الحسن خُذْ فَدَك حتى أَرُدُّها إليك ، فيأبَى ، حتى ألحَّ عليه فقال : لا آخُذُها إلا بِحُدُودِها ، قال : وما حدودها ؟ قال : يا أمير المؤمنين أن حدَّدْتُهَا لم تَرُدُّها ، قال : بحقّ جدِّك إلا فعلتَ ، قال : أما الحدُّ الأول فعَدَن ، فتغيَّر وجهُ الرَّشيد وقال : هيه ، قال : والحدُّ الثاني سَمرقَنْد ، فأربَدُّ وجهُهُ ، قال : والحدُّ الثالث أَفْرِيقَيَّةً ، فأسودَّ وجهُهُ وقال : هيه ، قال : والرابع سِينُفُ البَحْر مما يلى الحَزَر وأَرْمِينِية ، قال الرشيد : فلم يبق لنا شيء فتَحوَّلَ في مجلِسي ، قال موسى:قد أعْلَمْتُك أنّي إن حدَدْتُها لم تَرُدَّهَا لم تَرُدَّهَا . ترجمہ: خلیفہ رشیر نے ایک مرتبہ موی کاظم بن جعفر رہائٹۂ سے كہا:اے ابوالحن!فدك لے لو میں اسے تمہیں واپس دلوادیتا ہوں۔ پس آپ طالٹن نے انکار کر دیالیکن جب خلیفہ نے بہت زیادہ

<sup>14</sup> لى ربيع الابرار ونصوص الاخبار ، للشيخ الزمخشري ، الباب التاسع ، البلاد والديار ، ١/ ٢٥٩ ، الرقم ٦٦ . و التذكرة الحمدونية ، للابن حمدون ، ٩/ ٢٨٩ ، الرقم ٥٥٠ .

اصرار کیا تو آپ نے فرمایا: میں اسے ممل حدود کے بغیر نہیں لوں گا، خلیفہ نے کہا: اس کی حدود کہاں تک ہے؟ آپ نے فرمایا: اے امیر المومنین! اگر میں نے اس کی حدود متعین کردی تو آپ مجھے نہیں دیں گے۔ اس پر خلیفہ نے کہا: مجھے آپ کے جداعلیٰ کی قسم! ضرور دول گا(یا آپ کو جداعلی محدمنگانیونم کی قتم اضروربیان کریں)۔ آپ نے فرمایا: اس کی پہلی سمت مقام عدن تک ہے۔ بیہ سنتے ہی خلیفہ رشیر کے چبرے کا رنگ فق ہو گیااور کہنے لگا مزید بیان کریں؟ آپ نے فرمایا: دوسری ست مقام سمر قند تک ہے۔اس کا چبرہ زر دیڑ گیا، پھر آپ نے فرمایا:اس کی تیسری سمت افریقہ تک ہے۔ یہ سن کر اسکے چېرے پر ہوائیاں اُڑنے لگیں،لیکن ساتھ ہی اس نے کہا: مزید بیان كري؟ آب نے فرمایا: چوتھی سمت سِیف البحرکے اس مقام تک ہے جو خزراوراً رمینیہ سے متعل ہے۔اس پر رشید نے کہا: آپ نے ہمارے لیے تو مجھ حھوڑائی نہیں۔ یہ کہہ کر مجلس سے اُٹھاتو جناب موسی کاظم طالنین نے فرمایا: میں نے پہلے ہی کہاتھا کہ اگر میں نے اس کی حدود متعین کر دی تو آپ نہیں لو ٹائیں گے۔

#### امام موسى كاظم طالنير كي حاضر جوابي

حجّ الرشيدُ فلقيهُ موسى بن جعفر على بَغْلَةٍ ، فقال له الرشيد : مثلك في حَسَبك وشرفك وتقدُّمِك يلقانِي على بغلة ؟ فقال: تطأطأتْ عن خُيلاءِ الحَيْلِ ، وارتفعتْ عن دَنَاءةِ العَيْرِ ، وخَيْرُ الأُمُورِ أَوْسَطُهَا. 115

ترجمہ: خلیفہ رشید نے جج کیا تو اس دوران موی بن جعفر رفائنیئو نے خچر پر سوار ہو کر اُس سے ملا قات کی، اس پر رشید نے کہا: آپ جیسے حسب ونسب اور مقام و مرتبے والا شخص مجھ سے ملا قات کرنے کے لیے خچر پر سوار ہو کر آیا ہے؟ آپ رفائنو نے فرمایا: (یہ خچر) گھوڑے سے بہتر معاملہ بھی در میان کا ہو تا ہے۔

#### أولادِر سول كون؟

سَأَلَ الرَّشيدُ موسى بن جعفر فقال : لم زَعَمْتُم أَنَكُم أَقربُ إلى رَسول الله صلى الله عليه وسلم مِنَّا ؟ فقال : يا أمير المؤمنين ، لو أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم أنشِرَ فخطب إليك

<sup>15</sup> لى التذكرة الحمدونية ، للابن حمدون ، ٧/ ١٧٣ ، الرقم ٨١٣ .

كَرِيْمَتَكَ أَكُنْتَ تَجِيْبُه ؟ فقال : سبحانَ الله ، وكنت أَفْتَخِرُ بذلك على العجم والعرب ؛ فقال : لكنّه لا يخطبُ إليَّ ولا أُزَوِّجُهُ لاَنّه وَلَدَنا ولم يَلِدْكُمْ . 16

ترجمہ: ایک مرتبہ رشیر نے موی بن جعفر رفائفٹ سے سوال کیا: آپ
لوگوں کو یہ گمان کیوں ہے کہ آپ لوگ رسول اللہ متالیفٹ سے ہماری
نسبت زیادہ قریب ہیں؟ آپ رفائفٹ نے فرمایا: اے امیر المومنین!
اگر آج رسول اللہ مَثَافِیْ الله مَثَافِیْ الله مَثَافِیْ الله مِثانِیْ الله میں تواس
پیغام جھیج توکیا تم قبول کرتے؟ اس نے کہا: سجان اللہ! بلکہ میں تواس
بیغام جھیج توکیا تم قبول کرتے ؟ اس نے کہا: سجان اللہ! بلکہ میں تواس
بیغام جھیج توکیا تم قبول کرتے کا بیغام نہیں جھیج اور نہ ہم شادی کرتے،
مثل بین ہم انہوں نے ہمیں پیداکیا ہے (ہم اُن کی اولاد ہیں) تم لوگوں کو
نہیں (ای لیے تم ائی اولاد نہیں، پی جب اولاد نہیں تورشہ بھی ہو سکتا ہے۔
لیکن ہم آپ مَثَافِیْمُ کی اولاد ہیں ،ای لیے اولاد سے ایبار شتہ نہیں ہو سکتا،
اوراولاد ہی آپ والدین کے زیادہ قریب بھی ہوتی ہے)۔

<sup>16</sup> لى التذكرة الحمدونية ، للابن حمدون ، ٧/ ١٨٠، الرقم ٨٣٤ .

## امام موسى كاظم والنفيكي نسب ساوات يررشيدس كفتكو

اسی طرح ایک موقع پر خلیفه ہارون الرشید نے آپ شائٹ سے یو چھا:

آپ رظائنہ خضرات کیوں کہتے ہیں کہ آپ لوگ رسول اللہ مَنَّالِیْمِ کی اولاد میں سے ہیں ، حالا نکہ آپ لوگ حضرت علی خالفیٰ کی نسل سے ہیں؟ اس کے جواب میں آپ خالفیٰ نے قرآن مجید کی ہیہ آیت تلاوت کی:

<sup>17</sup> لى الصواعق المحرقة ، للابن حجر المكي ، الصفحة ٥٥٣ .

زکریا اور یکیٰ اور عیسی اور الیاس کو ،یہ سب ہمارے قرب کے لاکن ایس۔ (المائدہ ، آیت ۸۵،۸۵) اور آپ رفائند فرمایا: عیسی علیہ الیا کے والد بی نہیں سے (پھر کیے انہیں اولا دابر اہیمی میں شار کیا گیا؟ صرف ان کی والدہ مریم کے نسب کی وجہ ہے)۔ ای طرح اللہ تعالی جبال اللہ نے ارشاد فرمایا: وَ اُن سے فرمادو، آؤہم تم بلائیں ایپ بیٹے اور تمہارے بیٹے ،اور اپنی عور تیں ،اور اپنی جا نیں اور تمہاری جانیں ،پھر عور تیں ،اور اپنی جانیں۔ (آل عمران، آیت ۱۱)]۔ مبابلہ کریں تو جھوٹوں پر اللہ کی لعنت ڈالیں۔ (آل عمران، آیت ۱۱)]۔ بیس آپ مَنَا اَنْ اَنْ اَنْ کُلُوں سے مبابلہ کے وقت ، علی ، فاطمہ ، حسن اور حسین رفنا اُنْ اُنْ کے علاوہ کی کو شامل نہیں کیا تھاتو حسن و حسین (اس اور حسین رفنا اُنْ اُنْ کے علاوہ کی کو شامل نہیں کیا تھاتو حسن و حسین (اس اور حسین رفنا اُنْ اُنْ کُلُوں کے میابلہ کے میں اور ہم اُن کی اولاد ہیں)۔

امام موسى كاظم رضائفي اور قلوب انساني كى امامت

امام عبد الرؤف مناوى عبينية "الكواكب الدرية "ميں اورامام ابن حجر مكى عبيناتية " "الصواعق المحرقه "ميں لكھتے ہيں:

قَالَ لَهُ الرَّشِيْدُ حِيْنَ زَآهُ جَالِساً عِنْدَ الْكَعْبَةِ: أَنْتَ الَّذِي تُبَايِعُكَ النَّاسُ سِرَّا فَقَالَ: أَنَا إِمَامُ الْقُلُوبِ وَأَنتَ إِمَامُ الجُسُومِ . 118

<sup>18</sup> لـ الصواعق المحرقة ، للمكي ، الصفحة ٥٥٦ . و الكواكب الدرية ، للمناوي ، ١/ ٤٦٢

ترجمہ: ایک مرتبہ ظیفہ رشید نے آپ رظائفہ کو خانہ کعبہ کے نزدیک (لوگوں کے جمرمٹ میں) بیٹے ہوئے دیکھاتو کہنے لگا: آپ لوگوں سے حجیب کر بیعت نے رہے ہیں، تو آپ نے فرمایا: تم صرف جسموں کی حاکم ہو، جبکہ میں دلوں کا بھی امام ہوں۔

یہ بات اگر چیہ آپ مٹائٹنڈ نے برجستہ اور خلیفہ رشید کو لاجواب کرنے کے لیے فرمائی تھی، کیونکہ اس نے جس طرح کا اعتراض کیا تھا آپ ٹٹائٹٹئے نے وہیا ہی برجستہ جواب ارشاد فرمایا، لیکن اس بات میں کوئی مبالغه آرائی یاخو د نمائی نہیں ، بلکه واقعی اللّٰد تعالی ﷺ کی جانب سے اینے منتخب بندوں کو مقام محبوبیت پر فائز ہونے کی وجہ سے قلوب انسانیت کی حکمر انی عطا کر دی جاتی ہے۔ آپ طالعتٰ کا مقام توبہت بلند ہے، آپ طالتُمُ أولادوں میں کئی پشتوں بعد پیداہونے والے سیدالاولیاء شیخ عبد القادر جیلانی مٹائنڈ کورٹ کریم نے بیہ منصب عطافر مایا تھا کہ انسانی دلوں کو جیسے جاہتے تھے بھیر دیا كرتے تھے، جبيها كه امام شطنو في ممثلة كى "بھية الأسرار" اور ديگر معتبر كتب ميں سند سیج کے ساتھ منقول ہے۔ نیز اولیاءاللّٰہ کا بیہ تصر ف دراصل عطائے خداوندی ہی ہے ہوتا ہے جبیا کہ مشہور حدیث قدی "بندہ نوافل کے ذریعے میراقرب حاصل كرتار بهايه الخ"مين تجي اي جانب اشاره موجود ہے ، جس كى وضاحت امام فخر الدين رازي مُناللة نه تفسير كبير "ميں رقم فرمائی، جو قابل مطالعہ ہے۔

#### امام موسی کاظم طالعید کے "مستند ملفوظات"

(1) المعروف لا يفكّه إلا المكافاة أو الشكر، وقال: قلة الشكر تُزهّد في اصطناع المعروف. <sup>19</sup>

ترجمہ: بھلائی کا بدلہ بھلائی یاشکر ہی ہے ادا ہو تاہے ، اور فرمایا: شکر کی کی بھلائی کے کاموں سے دُور کر دیتی ہے۔

(2) المعروف غلُّ لا يفكُّهُ إلا المكافأة أو الشكر. 200

ترجمہ: بھلائی (احسان) ایسا ہوجھ ہے، جسے بھلائی یا شکر کے ساتھ ہی اُتاراجا سکتا ہے۔

(3) ما تساب اثنان إلا انحط الأعلى إلى رتبة الأسفل. 121

ترجمہ: جب بھی دولوگ باہم گالی گلوچ کرتے ہیں تو اُن میں سے اعلیٰ مرتبے کا حامل بھی گھٹیامر ہے کابن جاتا ہے۔

إذا صحبت رجلاً وكان موافقاً لك ، ثم غاب عنك
 فلقيته ، فاضطرب تجلبك عليه ، فارجع إلى نفسك ، فانظر

<sup>19</sup> ل نهاية الارب في فنون الادب، للشيخ النويري، باب في الشكر والثناء، ٣/ ٢٣٣. 20 ل التذكرة الحمدونية، للابن حمدون، ٤/ ٨٤، الرقم ٢٢٤.

<sup>21</sup> إ. نهاية الارب في فنون الادب، للشيخ النويري، ذكر شيء من الحكم، ٨/ ١٤١.

فإن كنت اعوججت فتُب ، وإن كنت مستقيماً فاعلم أنه ترك الطريق ، وقف عند ذلك ، ولا تقطع منه حتى يستبين لك إن شاء الله تعالى .

ترجمہ: اگر تم کسی شخص کی صحبت اختیار کرواوروہ بھی تہیں موافق آئے ، پھر پچھ عرصے کے لیے نہ ملے ، بعد ازاں جب تم اُس سے ملواور تمہارے اندراس کے حوالے سے اِضطراب پیداہوجائے ، تو پہلے اپنے آپ کو دیکھو، اگر خود میں کی پاؤتو اس سے توبہ کرو(یعنی کی دورکرو)، اوراگر تم خود کو درست سجھتے ہوتو جان لو کہ اُس شخص نے راستہ بدل لیا ہے ، لہٰذ اانظار کرواوراس سے قطع تعلقی نہ کرو، یہاں تک کہ اللہ تعالی اپنے فضل سے تمہارے لیے راستہ پیدا فرما دے۔

(5) اتّق العدوّ ، وکُن من الصّدیق علی حذر ، فإنَ القلوب إنها سمّبت فلوباً لِیَقَلِّبِهَا۔ (123)

ترجمہ: دشمن سے ضرور ہے بچو، لیکن دوستوں سے بھی ہوشیار رہو، کہ دلوں کو ای وجہ ہے" قلوب "کہاجاتا ہے کہ وہ بدلتے رہے ہیں۔

<sup>22</sup> ل الطبقاب الكبرى ، للشعراني ، ترجمة موسى الكاظم ، الصفحة ٧٢ .

<sup>. 23</sup>ل بهجة المجالس وأنس المجالس، للابن عبد البر، باب الصديق و العدو، ٢/ ٦٩١.

إذا تغير صاحبك عليك ، فاعْلَم أن ذلك من ذنب أحدثته ، فتُب إلى الله من كلّ ذنب ، يستقيم لك وُدَّه . 124 ترجمہ: جب تیرادوست تجھ ہے برگشتہ ہوجائے تو جان لے کہ ایہا سی گناہ کی وجہ سے ہواہے ، پس اللہ کی بارگاہ میں ہر گناہ سے توبہ کرو تاکہ وہ تمہارے لیے اسکی محبت (ددبارہ دلوں میں) پید افر مادے۔ (7) مَنْ لَكَ بِأْخِيكَ كلِّه، لا تَستَقُصِ عَلَيْه فتَبْقَى بلا أخ. 25 (7) ترجمہ: جس کے ہاتھ میں اپنے بھائی کامعاملہ آئے تواس پر اتن سختی نہ كرے، كەكہيں بغير بھائى كے (تنہا)رہ جائے۔ یعنی اگر مجھی اینے بھائی اور دوست کامعاملہ تمہارے اختیار میں آجائے تواتی سختی و تنگی مت کرنا که دوستی ہی ختم ہو جائے اور حمہیں تنہار ہنا پڑے۔ (8) خير إخوانك المعين لك على دهرك ، وشرهم من لك بسو ق يو مه . <sup>126</sup>

<sup>24</sup> فيض القدير شرح الجامع الصغير ، للمناوي ، ٥/ ٤٣٨ ، تحت الرقم ٧٨٧٩ . والآداب 125 بهجة المجالس ، للابن عبد البر ، باب جامع متخير في الاخوان ، ٢/ ٧٠٥ . والآداب الشرعية والمنح المرعية ، للمقدسي ، فصل ماجاء عن الاخوان ، ١/ ٣٢١ . 126 الصداقة والصديق ، للابي حيان التوحيدي ، ١/ ٢٥٦ .

https://ataunnabi.blogspot.com/ - 117 -

ترجمہ: تمہارے بہترین دوست وہ ہیں،جو ہمیشہ تمہارے معاون رہیں اور بُرے دوست وہ ہیں،جو ہمیشہ تمہارے معاون رہیں اور بُرے دوست وہ ہیں جو بازار کے ایک دن کے ساتھی ہوں (خوشی و کیمی توساتھ،اور غم و پریشانی میں دیکھاتوغائب)۔

(9) مَنْ لم يجِدْ للإسَاءةِ مِضَضاً ، لم يكُنْ لِلإِحْسَانَ عِنْدهِ مَوْقِعٌ . 127

ترجمہ جو شخص بُرائی کو ناگوار نہیں سمجھتا، اُس کے نزدیک احسان کی قدر بھی نہیں ہوگی۔

(10) وَجَدْتُ عِلْمَ النَّاسِ فِي أَربِع: أَوِّ لَمَا أَن تَعرف ربّك، والثانية أَن تَعرف ما أَراد بك، والثانية أَن تَعرف ما أَراد بك، والثانية أَن تَعرف ما أراد بك، والرابعة أَن تَعرف ما يُخرجك من ذنبك.

ترجمہ: میں نے لوگوں (کی فلاح)کا علم چار چیزوں میں منحصر پایا۔ اُن میں سے پہلی بات یہ ہے: تجھے اپنے رب کی معرفت حاصل ہو جائے، دوسری بات یہ ہے: توخو دیر اس کی نعمتوں کو جان لے (تاکہ ان کاشکر اداکرے)، تیسری بات یہ ہے: تو اس بات کو جان لے کہ وہ تجھ سے

<sup>127</sup>لى التذكرة الحمدونية ، للابن حمدون ، ١/ ٢٧٥ ، الرقم ٧١٢ .

<sup>128</sup> التذكرة الحمدونية ، للابن حمدون ، ١/ ١١٢ ، الرقم ٢٢٤ .

چاہتا کیاہے (یعنی کن فرائض کواس نے تجھ پر لازم کیاہے جن کی اوائیگی ہے کچھے نواب دیاجائے گا)، چوتھی بات سے ہے: تو اُس چیز سے باخبر ہو جائے کہ تیر اکون ساگناہ تجھے اس سے دُور کرنے والا ہے (یعنی گناہوں کی اس قدر معرفت عاصل کرلے جس کے ذریعے اُن سے بچاجا سکے)۔

## امام موسى كاظم طالني كالمام ملاية كل ما تكى بهو تى دعامي

يَا رَبِّ عَظُمَ الذُّنْبُ مِنْ عَبْدِكَ ، فَلْيَحْسُنِ الْعَفْوُ مِنْ عِنْدِكَ . 129

ترجمہ:اے میرے ربّ! تیرے بندے کے گناہ بڑھ گئے ہیں ،اب توابیٰ بخشش کی خیر ات سے احسان فرما۔

خطیب بغدادی مِنْ الله نَهْ الله عامی را الفاظ زا کد ذکر کے ہیں: عَظُمُ الذَّنْبُ مِنْ عَبْدِكَ ، فَلْیَحْسُنِ الْعَفْوُ مِنْ عِنْدِكَ یَا أَهْلَ التَّقْوَی وَ یَا أَهْلَ المغْفِرَة . 30

ترجمہ: تیرے بندے کے گناہ بڑھ گئے ہیں ،اب توابیٰ بخشش کی خیر ات سے احسان فرما۔ اے بزرگی والے ،اے بخشنے والے۔

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> ل ربيع الابرار ، للزمخشري ، البا<mark>ب التاسع والعشرون ، ذ</mark>كر الله ، ٢/ ٣٥٤ ، الوقم ٢٠ . 130 ل تاريخ بغداد ، للامام خطيب البغدادي ، ١٥/ ١٤ .

اَللَّهُمَّ أَفْرِغْنِي لِمَا شَغَلْتَنِي لَهُ ، وَلَا تَشْغِلْنِي بِمَا تَكَفَّلْتَ لِي بِه ، يَا رَبَّ العَالَمُنَ . <sup>31</sup> رَبَّ العَالَمُنَ . <sup>31</sup>

ترجمہ: اے میرے پرود گار! بھے اپنی بندگی کے لیے فراغت نصیب فرمااور اُن کاموں کے لیے مہلت نہ دے جنہیں بھے دینے کا توذِمہ دارہے(یعنی رزق)، اے تمام جہانوں کے رب ۔

#### امام موسى كاظم طالني سي منسوب تصانيف

تصنیف و تالیف کسی شخصیت کی معرفت اور علمی رسوخ پر دلالت کے اہم اسب میں سے ایک ہے، ای لیے اہل علم کے یہاں کتابوں کو بہت اہمیت دی جاتی ہے اہل علم کے یہاں کتابوں کو بہت اہمیت دی جاتی ہے اہل علم کے یہاں کتابوں کو بہت اہمیت سے حضرات ایکن سے اُصول ہر ایک پر علی الاطلاق نافذ نہیں کیا جاسکتا، کیونکہ بہت سے حضرات ایسے بھی گزرے ہیں جو ائمہ کرام کے نزدیک مسلم تھے، لیکن اس کے باوجو دیا تو انہوں نے تحریر کی جانب توجہ نہیں فرمائی، یاان کی تصانیف مر ور زمانہ کے سبب مفقود ہو گئیں، یاانہیں کسی سبب سے لکھنے کامو قع ہی میسر نہیں آسکا، البتہ ان سے منقول علم کا تسلسل تلانہ و مستفیدین سے نتقل ہو تارہا۔ امام موسی کا ظم رشائنڈ کی شخصیت بھی پچھ کا کہا تھی کے اولا تو انہیں خلفائے وقت نے چین سے زندگی بسر کرنے ہی نہ دی کہ وہ ایک تھی کے اولا تو انہیں خلفائے وقت نے چین سے زندگی بسر کرنے ہی نہ دی کہ وہ

<sup>131.</sup> محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء ، للشيخ راغب الاصبهاني ، باب الاذان ، ما جاء في الادعية ،٤/ ٤٧٣.

تحسی مسند علم کو با قاعدہ آراستہ کرتے، طمانیت کے ساتھ علوم اُجداد کے خزینے کو اوراق وصحائف پر منتقل کرتے اور اُمت مسلمہ کے لیے اسر ار ورُموز کے ذخائر کاور ثہ یاد گار جھوڑتے۔دوسری جانب آپ کے عنفوان شباب کے بعد کااکٹر زمانہ قیدوبند اور سیای صعوبتوں میں گزرا، جہاں ایسے کسی اقدام کی سبیل ہی نہیں تھی۔لہذایہ وہ اساب و وجوہات ہیں جن کی وجہ ہے آپ مٹالٹیئ تصنیف و تالیف کے لیے توجہ نہیں فرماسکے۔ بایں ہمہ آپ کی شخصیت اپنے تعارف ومقام کے لیے کسی کتاب و تحریر کی مختاج نہیں ، کیونکہ سورج اگر چیہ مکمل طلوع نہ بھی ہواہو پھر بھی اس کی تمازت ابنا احساس کرواہی دیتی ہے۔اسی طرح امام موسی کاظم طالفیّن کو اگر چیہ درس و تدریس اور تحرير و تاليف كاموقع تو ميسر نہيں آسكاليكن آپ رڻائنيُّ ہے قيدو بنديا ديگر مراحل حیات میں کسی نہ کسی طرح اکتساب علم کرنے والے حضرات وائمہ نے جو خزانہ آپ کے توسط سے تقل فرمایا اور جس طور پر انہوں نے آپ رہائنڈ کی شخصیت میں علم کی فروانی کامشاہدہ کیاوہ یا تیں آج بھی زندہ وجاوید شاہد ہیں کہ اللہ تعالی عَزَرَجَانَ نے آپ طالٹیں کو کسبی علوم کے علاوہ و ہبی علوم سے بھی نوازاتھا۔

بہرکیف آپ رٹائٹوڈی کی تصنیف کا ذکر ہماری تلاش کے دائرے میں نہیں آسکا،البتہ آپ سے منسوب "مند "کا ذکر ائمہ کرام نے کیا ہے لیکن وہ بھی بنیادی طور پر آپ رٹائٹوڈی تصنیف نہیں،بلکہ آپ رٹائٹوڈ سے مروی احادیث کا مجموعہ ہے۔ چنانچہ امام ابو بکر شافعی متوفی ۳۵۳ھ کی "جزء مند موسی بن جعفر "ہماری معلومات

کے مطابق امام موی کاظم مرحظ اللہ پر ہونے والی اہل سنت کی جانب سے پہلی کاوش ہے،

اس جزء مند کی متصل اُسانید کئی ائمہ کرام سے منقول ہیں۔
امام ابن حجر عسقلانی شافعی مرحظ الله میں ابنی سند کے ساتھ
"جزء مند موی بن جعفر "کا تذکرہ کرتے ہیں:

مُسْند مُوسَى بن جَعْفَر بن مُحَمَّد بن عَلَىّ ابْن الْحُسَيْن بن عَلَىّ عَن آبَائِهِ . أخبرنَا أَبُو الْعَبَّاس بن الْعِزّ الْمُقْدِسِي فِي كِتَابه عَن يَبِيه عَن آبَائِهِ . أخبرنَا أَبُو الْعَبَّاس بن الْعِزّ الْمُقْدِسِي فِي كِتَابه عَن يحيى ابْن مُحَمَّد بن سعد ، أنبأنَا جَعْفَر بن عَلَىّ مشافهة ، أنبأنَا الحَسن بن شُجَاع ، السلفِي ، أنبأنَا الحُسن بن شُجَاع ، أنبأنَا الحُسن بن شُجَاع ، أنبأنَا أَبُو بكر الطريثيثي ، أنبأنَا الحُسن بن شُجَاع ، أنبأنَا أَبُو بكر الشَّافِعِي ، أنبأنَا مُحمَّد بن خلف بن إِبْرَاهِيم الْمُورِي، أنبأنَا مُوسَى بن جَعْفَر بِهِ . 132

امام عسقلانی عمین الله مین محد بن خلف بن ابرائیم مروزی ہیں ،جوامام موسی کاظم و النین سے دوایت کرتے ہیں، لیکن دیگر اسانید میں محمد بن خلف اپنے شیخ موسی کاظم و النین سے روایت کرتے ہیں۔ موسی بن ابراہیم مروزی سے اوروہ امام موسی کاظم و النین سے روایت کرتے ہیں۔ چنانچہ شیخ محمد بن سلیمان رودانی عمین موفی ۱۹۴ه ه "صلة الخلف بموصول السلف" میں لکھتے ہیں:

<sup>32</sup> لـ المعجم المفهرس أو تجريد أسانيد الكتب المشهورة والأجزاء المنثورة ، للعسقلاني ، الصفحة ١٤٣ ، الرقم ٥١٤ .

مسند أبي محمد موسى بن جعفر الكاظم ، به الى السلفي ، عن أبي بكر محمد بن على الطريثيثي ، عن الحسن بن شجاع الصوفي ، عن أبي بكر محمد بن عبد الله ابن عبدوية ، عن محمد بن خلف المروزي ، عن موسى بن ابراهيم المروزي عنه . 333

شیخ حاجی خلیفہ نے ''کشف الظنون عن اسامی الکتب والفنون "میں بھی موسی بن ابر اہیم کی سند کو ہی ذکر کیا ہے۔<sup>134</sup>

راقم کے خیال میں یہی بات زیادہ درست ہے کہ موی بن ابراہیم مروزی عرفت نظف نے ان جو اللہ بنائے میں اور پھر محمد بن خلف نے ان جو اللہ نظم میں کاظم مرفی کاظم مرفی کاظم مرفی کاظم مرفی کاظم مرفی کے احادیث روایت کیں اور پھر محمد بن خلف نے ان سے استفادہ کیا، چنانچہ امام سلامہ قضاعی محمد کی محم

کیونکہ محد بن خلف دراصل محد بن خلف بن عبد السلام ہیں ، اور امام خطیب بغدادی مرابعت کے مطابق ان کاوصال ۲۸۱ھ میں ہواتو قرین قیاس یہی ہے کہ انہوں بغدادی مِشَالَتُهُ کے مطابق ان کاوصال ۲۸۱ھ میں ہواتو قرین قیاس یہی ہے کہ انہوں نے امام موسی کاظم شائنی کا زمانہ نہیں پایا اور نہ ہی ان سے ملاقات واستفادہ ہوا، جبکہ موسی بن ابراہیم مروزی دراصل ابو عمران موسی بن ابراہیم بغدادی ہیں ،ان کے

<sup>33</sup>ل صلة الخلف بموصول السلف، للشيخ الروداني، باب الميم، الصفحة ٣٦٣.

<sup>34</sup> ل كشف الظنون، للشيخ حاجي خليفة، الصفحة ١٦٨٢.

بارے میں خطیب بغدادی میشانی نے ذکر کیا ہے کہ یہ امام موی کاظم ر الله نافذ ہے روایت کرنے والوں میں سے ہیں، جیسا کہ ما قبل تلا غذہ کے ذیل میں اس پر مختر کلام گزر چکا۔
اور تاریخ بغداد میں محمہ بن خلف کے تذکر سے میں انہیں موی بن ابراہیم کے تلافہ میں لکھا گیا ہے تو واضح ہوا کہ امام ابن حجر عسقلانی میشانی نے جو عبارت ذکر کی ہے اس میں کتابت یا سہوکی وجہ سے "محمہ بن خلف بن ابراہیم "کھا گیا ہے ورنہ صحیح "محمہ بن خلف عن موسی بن ابراہیم "ہے۔ اس کی دلیل ہے ہے کہ محمہ بن خلف کے دادا کام عبد السلام ہے، ابراہیم نہیں اور درست محمہ بن خلف بن عبد السلام ہے، ابراہیم نہیں اور درست محمہ بن خلف بن عبد السلام ہے، ابراہیم نہیں اور درست محمہ بن خلف بن عبد السلام ہے، پس اس قرینہ کی وجہ سے امام ابن حجر عسقلانی مجھ اللی فرات میں معمولی ترمیم سے معاملہ درست ہو جاتا ہے۔ اہل تشیع کے محقق شیخ محمہ آل یا سین نے "مند امام موسی معاملہ درست ہو جاتا ہے۔ اہل تشیع کے محقق شیخ محمہ آل یا سین نے "مند امام موسی بن جعفر " پر تیمرہ کرتے ہوئے لکھا ہے:

انہوں نے ابو عمران موسی بن ابراہیم مروزی کی مند کو دار الکتب الظاہریہ دمشق کے مخطوطات میں ملاحظہ کیا ہے۔ لیکن ان کا گمان ہے کہ یہ ابوالمحاس عمر بن علی قرشی متوفی ۵۵۵ھ کے خطے کھی ہوئی مذکورہ مندسے منتخب شدہ احادیث کا مجموعہ ہے، جے موصوف نے الکافی، تاریخ بغداد، تہذیب طوسی وغیرہ میں مروی احادیث سے جمع الکافی، تاریخ بغداد، تہذیب طوسی وغیرہ میں مروی احادیث سے جمع کیا ہے، مخصاً۔ 33

<sup>35</sup>ل الامام موسى بن جعفر ، للشيخ محمد حسن آل ياسبن ، الصفحة ١٤٨ .

یباں شیعی محقق کو تسامے ہواہے ، چنانچہ دار الکتب الظاہر رہیے ، دمشق کی جس "مند موی "کی وہ بات کررہے ہیں،اُس کا مخطوط بحمد اللّٰہ راقم کو دستیاب ہو گیا اور پیہ ابو المحاسن عمر بن على المذكور كى نہيں، بلكه امام ابو بكر محمد بن عبد الله شافعي عيشالله متوفي سم ۵ سوھ کی تالیف ہے ، جسے انہوں نے اپنی سند کے ساتھ محمد بن خلف بن عبد السلام اور انہوں نے موسی بن ابر اہیم مروزی ٹیٹائٹہ سے روایت کیا ہے۔ شیعی محقق کو بیہ سہوشاید اس لیےلاحق ہوا کہ انہوں نے مخطوط کے اخیر میں واضح پڑھے جانے والے ناموں میں سے ایک نام ابو المحاس عمر بن علی دمشقی دیکھے لیا جسے انہوں نے ابوالمحاس عمر بن علی قرشی ،متوفی ۵۷۵ھ ذکر کیا ،اسی وجہ ہے وہ گمان کر بیٹھے کہ یہی اس جزء کے ناقل اورا بتخاب کرنے والے ہیں ،حالانکہ ورقہ ۵۷ پر ائمہ کرام کی اس نسخے کی "ساعات وملاحظات "کا ذکر ہے، جس میں سے ایک متذکرہ ابوالمحاس ہیں،البتہ اس ساعات میں زیادہ ترکی سند ساع ابو المکارم بادرائی ہے ہے،جو جزء مسند کی ابتداء میں بھر احت مذکور تھی ہیں۔

خداکرے کوئی عرب محقق اس جزء کو مع ساعات وملاحظات کے اصل نسخے سے تقابل کر کے شائع کر دے تو بہت می مفید معلومات حاصل ہو سکیس گی۔ ابھی تک کی معلومات کے مطابق اس جزء کی تفصیلات واضح ہیں، اوراسکے علاوہ راتم الحروف کی معلومات کے مطابق اس جزء کی تفصیلات واضح ہیں، اوراسکے علاوہ راتم الحروف کی مرتب کر دہ مند امام کاظم رشائعتیٰ جے ایک ہز ارسال کے بعد ترتیب دیا گیا ہے تو اس طرح پہلی کاوش امام ابو بکر شافعی محمد اللہ کی اور دو سری راتم کے جھے ہیں آئی۔ وللہ الحمد

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### امام موسی کاظم طالعین کے دست مبارک کی ایک تحریر

امام موسی کاظم رظائفیٰ کی کسی تصنیف کا وجود تو نہیں پایا جاتا ،البتہ آپ کے مقدس ہاتھ کی لکھی ہوئی ایک تحریر کاذکر باتی رہ گیا، چنانچہ امام ابوشامہ جمشاللہ "عیون الروضتین" میں لکھتے ہیں:

وَكَانَ أصل الْمُوطَّأُ بسماع الرشيد على مَالك رَحْمَة الله عَلَيْهِ فِي خزانَة الْكتب المصرية فَإِن كَانَ قد حصل بالخزانة الناصرية فَهُوَ بركة عَظِيمَة ومنقبة كريمَة وذخيرة قديمَة وَإِلَّا فليلتمس وَكَذَلِكَ خط مُوسَى بن جَعْفَر فِي فتيا المُأْمُون رحمهمَا الله كَانَ أَيْضا فِيهَا وَهُوَ عِمَّا يتبرك بِمثلِهِ وَيعلم بِهِ فضل الْعلم لَا خلا المُولى أَيْقاه الله مَن فَضله . 366

ترجمہ: اور (امام مالک کی مشہور کتاب) موطاکا اصل نسخہ جے خلیفہ رشید نے امام مالک عمل مشہور کتاب المصریة میں موجود ہے ، افام مالک عمل اللہ عمل موجود ہے ، اور یہ نسخہ خزانہ ناصریہ سے لیا گیا۔ پس یہ عظیم برکت، بڑی خوشی اور قدیم ذخائر میں سے ہے، تمہیں چاہیے کہ اسے تلاش کرو، اورای طرح موی بن جعفر عملی تا تھ کا لکھا ہواوہ فتوی جو مامون کو دیا

<sup>36</sup>ل عيون الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية ، للابي شامة ، دخلت سنة سبع و سبعين وخمسانة ، فصل توجه السلطان الى الاسكندرية ، ١١/٣ .

گیاتھا، وہ بھی ای ذخیرے میں موجودہ۔ پس یہ اُن آثار میں سے
ہیں جن سے تبرک حاصل کیاجاتاہ، اہل علم ان کی فضیلت کو جانے
ہیں، اللہ تعالی ﷺ جَرِّح اَنَّ اینے فضل سے انہیں باقی رکھے۔
ہیں، اللہ تعالی ﷺ کی اولاد

شیخ ابن حزم اندلی نے "جمہرة انساب العرب "میں امام موسی کاظم رہائیڈنے کی اولاد میں سے صرف اُن کے نام درج کیے ہیں جن سے مزید نسل چلی ،بقیہ کے نام ذکر نہیں کیے ،اسی طرح ناموں کے ساتھ جزدی تفصیل اور اولاد کی تعداد بھی بیان کی ہے ،ہم اُن میں سے صرف اسائے گرامی کاذکر کریں گے ، چنانچہ۔۔

| ٦.  | علي الرضا | ۲.  | زيد النار | ۳.  | إبراهيم  |
|-----|-----------|-----|-----------|-----|----------|
| ٤.  | حمزة      | ٥.  | هارون     | ٦,  | عبد الله |
| ٠٧  | حسن       | ۸.  | إسماعيل   | .٩  | جعفر     |
| ٠١. | محمد      | .11 | حسن       | .11 | إسحاق    |
| ۱۳. | عبيد الله | ١٤. | عبّاس .   |     |          |

شیخ ابن حزم نے "حسن" دوصاحبزادوں کے نام وضاحت کے ساتھ الگ الگ ذکر کیے ہیں، ممکن ہے کہ ایک ہی نام کے دوالگ صاحبزادے ہوں، یا پھر حسین

<sup>37</sup> ل جمهرة انساب العرب، لابن حزم الاندلسي، الصفحة ٦١/٦١.

نام کے بجائے حسن تحریر ہو گیاہو، لیکن ابن حزم کی مذکورہ کتاب کے محقق نے بھی حسین کو حاشیہ میں غلط لکھ کر حسن نام کی ہی تصویب کی ہے۔ البتہ خواجہ محمد پارسا اورد گر حضرات نے جن صاحب نسل فرزندوں کاذکر کیاہے اس میں حسین بن موی ہے اور ہمارے نزدیک بھی یہی صحیح ترہے۔

امام شمس الدين ذبهي مِمَة الله "سير اعلام النبلاء" ميس لكصة بين:

آپ رہائنہ کی تمام تر اُولا دیاندیوں سے پیداہوئی، جن میں سے پچھ بیہ ہیں:

الرضا ٢. عباس ٣. اسماعيل الرضا

جعفر ٥. هارون ٦. حسن

۷. أحمد ۹. عبيدالله

۱۰. حمزة ۱۱. زيد ۱۲. إسحاق

۱۳. عبدالله ۱۶. حسین ۱۵. فضل

١٦. سليان.

یہ تمام بیٹے ہیں ،ان کے علاوہ آپ رظافٹنڈ کی بیٹیاں بھی تھیں، جن کا تفصیلی ۔ وکر زبیر (بن بکار) میشائلہ نے "سماب النسب" میں کیا ہے۔ ۱38

شیخ ابن حزم نے چونکہ صرف صاحب نسل اولاد کاذکر کیا تھا ای لیے ان کی تعداد چودہ بیان ہوئی، نیز ان چودہ ناموں کا ذکر خواجہ محمد بارسا مِشَاللَة کی "فصل

<sup>38</sup> لـ سيراعلام النبلام، للذهبي، الترجمة موسى الكاظم ١١٨، ٦/ ٢٧٤.

الخطاب "میں بھی ہے، جبکہ امام ذہبی جمٹ اللہ نے غالباً مطلق بیٹوں کے نام درج کیے ہیں توان الفطاب "میں بھی ہے، جبکہ امام ذہبی جمٹ اللہ نے غالباً مطلق بیٹوں کے نام درج کیے ہیں تواس میں چار نام ایسے ہیں جو شیخ ابن حزم کے یہاں مذکور نہیں، اور وہ یہ ہیں:

ا. أحمد ٢. حسين ٣. فضل

٤. سليمان

خواجہ محمد پارسام عند اللہ "فصل الخطاب "میں جن ناموں کو ان دونوں مطرات ہے زائد ذکر کیا ہے وہ درج ذیل ہیں:

۱. عبد الرحمن ۲. عقيل ۳. قاسم

ه. يحيي ه. داود

نیز دو بیٹیوں کے نام بھی ذکر کیے ہیں جو بیہ ہیں:

١. آمنة ٢. فاطمة .

اب ہم مطلقاً شہزاد گان کے اسائے گرامی کوان متذکرہ حضرات کی فراہم کر دہ تفصیلات کی روشنی میں حروف تہی کے مطابق درج کریں گے تا کہ بیٹوں کے نام ایک ساتھ مرتب ہو جائمیں ،اوراخیر میں دونوں بیٹیوں کے نام بھی لکھے گے۔

۱. إبراهيم ۲. أحمد ۳. إسحاق

٤. إسهاعيل ٥. جعفر ٦. حسن

۷. حسین ۸. حمزة ۹. داود

39 ل فصل الخطاب بوصل الاحباب، للشيخ محمد بارسا، الصفحة ٤٣١.

| .1•  | زيد النار  | .11  | سليان     | .۱۲ | عبّاس     |
|------|------------|------|-----------|-----|-----------|
| ۱۳.  | عبد الرحمن | ١٤.  | عبد الله  | .10 | عبيد الله |
| ۲۱.  | عقيل       | .17  | على الرضا | ۸۱. | قاسم      |
| .19  | فضل        | ٠٢٠. | محمد      | .71 | هارون     |
| . ۲۲ | يحيى       | ۲۳.  | آمنة      | ٤٢٤ | فاطمة     |

#### امام موسى كاظم شائنة كى اولاد كى كل تعداد

اہل سنت کے یہاں امام ابن حجر کی جُوٹائنڈ نے "الصواعق المحرقہ "میں کل تعداد چھتیں ۱۳۹ مام ابن کثیر دمشقی جُوٹائنڈ نے "البدایہ والنہایہ "میں چالیس ۴۴، جبکہ خواجہ محمد پارسا جُوٹائنڈ نے ۵۹ بیان کی ہے جس میں سابیٹیاں اور ۲۲ بیٹے شامل جبکہ خواجہ محمد پارسا جُوٹائنڈ نے ۵۹ بیان کی ہے جس میں سابیٹیاں اور ۲۲ بیٹے شامل ہیں۔ ہمارے نزدیک امام ابن حجر کمی جُوٹائنڈ کی ذکر کردہ تعداد قرین قیاس ہے ، جبکہ خواجہ یارسا جُوٹائنڈ کی تعداد کسی یقین دلیل کی مختاج۔

#### Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

"النسب" أب مكمل طور پر شايد بى موجود ہو، محقق كو بھى اس كے جو مخطوط مل سكے دہ تمام بى ناقص سے اور ناقص بى كو شائع كيا گيا۔ چنانچہ اس كتاب كا اكثر حصہ ضائع ہو گيا، يا پھر اُوراق كے سمندر ميں غرق كسى قدر دان كا منتظر ہے، لہذا جس قدر مواد ميسر آسكاان كى روشنى ميں ما قبل اسائے گرامى مذكور ہو ہے۔

## امام موسی کاظم طالعین کی اولاد، اہل تشیع کے مصادر کی روشنی میں

الل تشیع کے یہاں بھی آپ رظافیۃ کی اولاد کی تعداد اوراسائے گرامی میں اختلاف پایاجاتا ہے، چنانچہ شیخ محمد حسن آل یاسین نے اپنی کتاب میں شیعوں کی مستند کتب مثلاً بحارالانوار، مناقب شہر بن آشوب، الار شاد، عمدة المطالب وغیرہ کی روشنی میں شخصی کے بعد بیٹوں کی تعداد ۲۳ درج کی ہے جن میں ہماری متذکرہ فہرست کے علاوہ ایک اور بیٹے ابر اہیم کا بھی ذکر کیا ہے۔

ابراهيم (الاكبر أو الاصغر).

ای طرح شیخ با قرشریف قرشی نے مشہد مقدی کاظمیہ سے شالکے ہونے والی تحقیقی کتاب میں آپ شائع کے بیٹول کے اسائے گرامی کی تعداد بائیس لکھی ہے، لیکن ان میں ہمارے مرتب کر دہ اور شیخ محمد حسن آل یاسین کے ذکر کر دہ نامول کے علاوہ درج ذیل اساء فد کور ہے۔

<sup>40</sup> لـ الامام موسى بن جعفر ، للشخ آل ياسين ، الصفحة ٢١-٢٢ .

https://ataunnabi.blogspot.com/

سيّد ناامام موسى كاظم والفيئة

- 131 -

۱. عون ۲. ادریس ۳. شمس

٤. شرف الدين ٥. صالح

نیز انہوں نے چار بیٹیوں کے نام بھی درج کیے ہیں جو یہ ہیں:

ا. آمنة ۲. حكيمة ۳. فاطمة

فاطمة الصغرى ـ ٤

شیخ یجی بن محمد المعروف ابن طباطبامتوفی ۲۵ مهد نے "ابناء الامام فی مصرو الشام، الحن والحسین" میں امام موی کاظم وٹائٹن کی اولاد اور آگے نسل کی تفصیلات کوشیعی مصادر کی روشنی میں جامعیت کے ساتھ مرتب کیا ہے، یہ کتاب پہلی مرتب مکتبہ جل المعرف الریاض ہے ۲۰۰۲ء سے شائع ہوئی، اس میں امام موی کاظم وٹائٹن کی اولاد کی تعداد دیگر شیعی مصادر ہے مختلف اور زیادہ، نیز چارٹ کی صور تول میں مرتب کی تعداد دیگر شیعی مصادر ہے مختلف اور زیادہ، نیز چارٹ کی صور تول میں مرتب کی گئے ہے، جس سے استفادے میں آسانی ہے۔

41ل حياة الامام موسى بن جعفر ، للشيخ باقر القرشي ، ٢/ ٣٧٥-٤٤٠ .

#### امام موسى كاظم طالنيز كى ببلى مر قارى

امام موی کاظم ر النی کا کا کا داند سیای سازباز سے بھر پور تھا،اس میں چہار جانب سے سیای محاف آرائیال عروج پر تھیں ،ان امور کا لازی بتیجہ تھا کہ اہل بیت کرام کو خلفائے وقت نے سخت نگاہوں میں رکھا، خود دامام جعفر صادق ر النی کی تمام زندگی ایسے مراصل سے نبر د آزمار ہی ، لیکن آپ ر گائی کئی کے وصال کر جانے کے بعد جب عبای خلافت کو بلاد اسلامیہ پر کامل تسلط مل گیا تو ابو جعفر منصور اور پھر اس کے بعد والوں نے اپنے بیگانے کسی کو بھی نہ چھوڑا، ایسے میں اہل بیت کی جانب عوام کا ہجوم اور خلق خداکا مرجع ہونا بھلا خلفائے وقت کیسے نظر اند از کر سکتے تھے۔ ای لیے امام موی کاظم ر النی کی خداکا مرجع ہونا بھلا خلفائے وقت کیسے نظر اند از کر سکتے تھے۔ ای لیے امام موی کاظم ر النی کی خداکا مرجع ہونا بھلا خلفائے وقت کیسے نظر اند از کر سکتے تھے۔ ای لیے امام موی کاظم ر النی کی وجعفر منصور کی حکومت میں تو امام موی کاظم ر کا گئی خالباً جو ال سال اور گوشہ نشیں ہونے کی نظر دں میں رہے لیکن امام موی کاظم ر کا گئی خالباً جو ال سال اور گوشہ نشیں ہونے کی فرجہ سے ان کے ترجیحی اہداف میں نہ رہے۔

لیکن ۱۳۸ ہے میں امام جعفر صادق رظائفہ کے وصال کے بعد ان کی جانشین کے منصب پر فائز ہونے کی وجہ سے اس خاموش فضا میں ہیجان پیداہوا اور ماحول نے کروٹیس بدلنا شر وع کیں، گونا گول مصائب و فتن نے منصور کو تو اس جانب زیادہ مہلت نہ دی، مگر مہدی نے اپنے خلافت کے آغاز میں ہی اس اَمرکی جانب چیش قدی کی اور امام موسی کا ظم رظائفہ کی پہلی گر فاری عمل میں آئی۔

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

چنانچہ قریب قیاس کہی ہے کہ مہدی نے اقتدار میں آنے کے بعد امام موسی کاظم وظائفی کو قید کر وایا اور یہ زمانہ ۱۹۵ھ تا ۱۹۹ھ کے مابین کا ہے ، کیونکہ عباس خلیفہ ابو عبد اللہ مہدی بن خلیفہ ابو جعفر عبد اللہ منصور ۱۲۹ھ میں پیدا ہوا، اپ باپ کے بعد مند خلافت پر متمکن ہوا، امام ذہبی میشانلہ نے "دول الاسلام" میں اس کی مند نشینی کاسال ۱۵۸ھ لکھا ہے <sup>142</sup> نیز ۱۹۹ھ میں اس کا انتقال ہوا، اس حساب سے اسکی مدت خلافت دس سال اور چند مہینے بنتی ہے اور امام کاظم رضائفی کی پہلی گر فاری اس مدت خلافت کے دوران واقع ہوئی۔

فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ عَلَيْ الْأَرْضِ

<sup>42</sup> ل دول الاسلام ، للذهبي ، ١/ ١٤٧ .

<sup>143</sup> سورة محمد: ۲۲/٤٧.

ترجمہ: توکیاتمہارے بیہ انداز نظر آتے ہیں کہ اگر تمہیں حکومت ملے توزمین میں فساد پھیلاؤاوراپنے رشتے کاٹ دو۔

یہ خواب دیکھتے ہی مہدی بیدارہو گیااور اس نے رہے کو حکم دیا کہ موی بن جعفر رہائیڈ کو قید خانے سے لے کر آؤ، پس رہے انہیں لے آیا تو مہدی نے اُٹھ کر انہیں سینے سے لگایا اور ماتھے پر بوسہ دیا اور کہنے لگا: میں نے ابھی حصر نے اس بات کوخواب میں یہ آیت تلاوت کرتے ہوئے ساہے۔ لہذا اُب آپ جھے صرف اس بات کی ضانت دے دیں کہ میرے یا میری اولاد کے خلاف خروج نہیں کریں گے ؟ آپ رٹائیڈ نے فرمایا: میں ایسا کرنے والا نہیں ہوں اور نہ ہی یہ بات مجھے شایاں ہے۔ اس بر مہدی نے کہنے لگا: آپ نے کہا، پھر اس نے رہے کو حکم دیا کہ تین ہزار دینار انہیں دے کر مدینہ منورہ روانہ کر دو، چنانچہ اس نے صبح ہونے سے پہلے ہی آپ رٹائیڈ انہیں دے کہ مدینہ منورہ روانہ کر دو، چنانچہ اس نے صبح ہونے سے پہلے ہی آپ رٹائیڈ کو تین ہزار دینار دینار

یہ عباسی خلیفہ کی جانب سے آپ رہاتھ کی جانب سے قید کیے جانے کا واقعہ تھا۔ اس کے بعد اکثر ائمہ کرام نے ہارون الرشید کی جانب سے قید کیے جانے کا ذکر کیا ہے۔ لیکن امام ابن حجر مکی عبداللہ نے خلیفہ ہادی کی جانب سے پہلی بارقید کیے جانے کا لکھااور متذکرہ واقعہ کو مہدی کے بجائے خلیفہ ابو محمہ موسی المعروف ہادی کے جانے خلیفہ ابو محمہ موسی المعروف ہادی کے جانے خلیفہ ابو محمہ موسی المعروف ہادی کے جانے خلیفہ مہدی کے 179ھ میں انتقال کر جانے لیے ذکر کیا ہے۔ ہادی کی خلافت کا آغاز خلیفہ مہدی کے 179ھ میں انتقال کر جانے

<sup>144].</sup> تهذيب الكمال، للمزي، ٢٩/ ٤٩. و تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، ١٥/ ١٨.

كَانَ مُوسَى الْهَادِي حَبَسَهُ أَوَّلاً ثُمَّ أَطلَقَهُ لِأَنَّهُ رَأَى عَلِيًّا رَضِي اللهُ عَنهُ يَقُول لَهُ : { فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلِّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي اللهُ عَنهُ يَقُول لَهُ : { فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلِّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي اللهُ وَعَرَفَ أَنَّهُ الْمُرَادُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: بادی نے موسی کو پہلی مرتبہ قید کروایا اور پھر چھوڑدیا، کیونکہ
اس نے خواب میں دیکھا کہ حضرت علی طالغیز اس سے فرمار ہے ہیں:
[تو کیا تمہمارے میہ انداز نظر آتے ہیں کہ اگر تمہمیں حکومت ملے تو زمین میں فساد پھیلاؤ اوراپنے رشتے کاٹ دو۔] تووہ ڈر کر بیدار ہوا اور حضرت علی طالغیز کا اشارہ سمجھ گیا، چنانچہ اس نے رات ہی کو انہیں آزاد کر دیا۔

امام ابن حجر مکی میشاند کے علاوہ ہمیں کسی اور کا قول نہیں مل سکا کہ ہادی نے آپ طالعتٰ کو قید کر وایا تھا، جمہور علائے سیرت و تاریخ نے خلیفہ مہدی کی جانب سے بہلی مرتبہ قید کیے جانے کاذکر کیا ہے اور اس دور کے تاریخی حالات بھی اس جانب

<sup>45</sup>ل الصواعق المحرقة ، للابن حجر المكي ، الباب الحادي عشر ، الصفحة ٥٥٥ .

دلالت کرتے ہیں ، دوسری بات ہیہ ہے کہ خلیفہ مہدی کی مدت خلافت دس سال پر محیط رہی جس میں اُسے ایسے اقد امات کا بھر بور موقع میسر آیا تھا۔ نیز امام موسی کاظم رخالفنڈ نے کسی فوجی مہم اور لشکر کشی کی تیار می نہیں کرر کھی تھی کہ خلیفہ کوفی الفور کوئی اقدام کر ناپڑتا، بلکہ سازشی عناصر نے اس طویل دور حکومت میں اس کے کان بھرے جس کی وجہ سے اس نے بالا خر آپ رہائنڈ کو بلا کر گر فار کر دایا۔

لیکن اس کے برعکس خلیفہ ہادی کو ایسی کسی عجلت کی مہلت ہی نہیں مل کی،

کیونکہ ایک سال کے عرصے میں اسے زندیقیوں کے فتنے ،حسین بن علی کا ظہور
اور جنگ، حمزہ بن مالک خارجی کی بغاوت ، رُومیوں سے معرکہ آرائی ایسے معاملات نے گھیر رکھا تھا، پھر خود خلافت کی چپقاش اس پر مستزاد تھی کیونکہ ہارون الرشید کو اپنے بعد خلافت سے دستبر دار کرنے اوراپنے بیٹے جعفر کو ولی عہد مقرر کرنے کے فسادات نے بھی اسے خارجی اور غیر اہم عوامل کی جانب متوجہ کرنے سے بازر کھا تھا۔ بس بدوہ قرائن ہیں جن کی بدولت اندازہ ہوتا ہے کہ خلیفہ مہدی ہی نے امام موسی کا ظم د کا تھا ہوگی کو گئی مرتب قید کیا تھا اور خلیفہ ہادی کی جانب سے قید کا عمل نہیں ہوا۔ لہذا امام ابن حجر بہلی مرتبہ قید کیا تھا اور خلیفہ ہادی کی جانب سے قید کا عمل نہیں ہوا۔ لہذا امام ابن حجر کئی بھی بھی بیاں مرتبہ قید کیا خلیفہ ہادی کا وائر سہو کی بنا پر کر دیا، جمہور علماء کے نزدیک زیادہ صحیح خلیفہ مہدی کی جانب سے قید کی جانب سے قید کا عمل نہیں ہوا۔ لہذا امام ابن حجم مہدی کی جانب سے قید کا عمل نہیں ہوا۔ لہذا امام ابن حجم مہدی کی جانب سے قید کیا جانب سے قید کیا عملہ مہدی کی جانب سے قید کا عمل نہیں ہوا۔ لہذا امام ابن حجم مہدی کی جانب سے قید کیا عملہ مہدی کی جانب سے قید کیا عملہ کی کی جانب سے قید کیا عملہ کی کی جانب سے قید کیا جانب سے قید کیا عملہ کی کیا جانب سے قید کیا عملہ کی کی جانب سے قید ہے۔ واللہ اعلم

### امام موسى كاظم طالنيز كى دوسرى كر فآرى

بہر حال جب خلیفہ ہادی کا انتقال ہو اتو عبای خلافت کی مشہور شخصیت ہارون الرشید کو منصب خلافت پر بڑھایا گیا، اس کی تخت نشینی کا سال ۱۰ کا ه ر رخج الاول ہے۔ اس کے امام موسی کا ظم مرفی ہونا ہے کہ وقد کرنے کے بارے میں توسب ہی ائمہ کا اتفاق ہے البتہ عبارات ہے مترشح ہوتا ہے کہ اس نے آپ رفی نفی کو دومر تبہ قید کیا تھا، کیونکہ ایک مرتبے کی قید ہے آزاد کیے جانے کی صراحت بعض علمائے کر ام کی عبارات میں موجو دہ ہے، جبکہ دوسری مرتبہ کی وہ قید جس میں آپ رفی نفی نے وصال فرمایا، اس آخری قید کا من اور تفصیل کتب اٹمہ میں موجو داور تمام ہی کے بیبال تسلیم شدہ ہے۔ لیکن رشید کی جانب سے پہلی گرفتاری کب عمل میں آئی اس کا تذکرہ نہیں کیا گیا، حالا نکہ اس قید ہے آزادی کا ذکر بہت ہے مؤر خین وائمہ نے تحریر کیا ہے، پس می اس آمر کی تلاش میں امام ابن تغری بردی نہیا تیج کی النجوم الزاہر ق "تک جا پہنچ ہم اس آمر کی تلاش میں امام ابن تغری بردی نہیا تنہ کا تنہوں انہوں نے من ساکا ھ کے تحت لکھا ہے:

وفيها حج الرشيد بالناس ولما عاد أخذ معه موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب وحبسه إلى أن مات .

<sup>146].</sup> النجوم الزاهرة ، للشيخ ابن تغري بردي ، ٢/ ٩١ .

ترجمہ: اس سال رشید نے لوگوں کے ساتھ بچے کیا اور واپسی میں موسی بن جعفر بن محمہ بن علی بن حسین بن علی بن ابوطالب کو قید کر تاہوا لے آیا اور وصال تک اینے پاس ہی قید ر کھا۔

امام ابن تغری بردی میشند نے خلیفہ رشید کے پانچ سفر جج کا تذکرہ لکھاہے جو بالتر تیب ۱۵۰ھ۔ ۱۳۰ھ ۱۸۸ھ بیں۔ ان میں ۱۵۹ھ کے سفر حج کو عمرے بالتر تیب کاھاہے جس سے معلوم ہوتاہے کہ وہ حج قران تھا۔

وفيها اعتمر الرشيد في رمضان ودام على إحرامه إلى أن حج ومشى من بيوت مكة إلى عرفات.<sup>47</sup>

ترجمہ: اس سال رشیر نے رمضان کے مہینے میں عمرہ کیا اوراحرام کو زمانہ جج تک باندھے رکھا اوراس جج کے دوران وہ مکہ مکرمہ کے مقامات سے عرفات تک پیدل گیا۔

امام تغری بردی مجینات کار جمان اس جانب ہے کہ خلیفہ رشید نے سن ساماھ میں جو جج کیااس سے فراغت کے بعد ہی امام موسی کاظم رشائٹیڈ کو گر فقار کر لیا تھااور پھر وصال تک نہیں جھوڑا۔ اس لیے انہوں نے ہارون رشید کے سن ۱۹ کاھ کے عمرے اور جج کی تفصیل توذکر کی، لیکن اس میں قید کا ذکر نہیں کیا کیونکہ آپ کے نزدیک اس دوران امام موسی کاظم رشائٹیڈ پہلے ہی ہے بغداد میں قید ستھے۔ پس اگریہ وجہ مان لی

<sup>47].</sup> النجوم الزاهرة ، للشيح ابن تغري بردي ، ٢/ ١٢٥.

جائے تورشید کی جانب سے ایک ہی بار کی گر فتاری عیاں ہوتی ہے اور یوں امام موسی کاظم شانٹنے کی قید کا دورانیہ دس طویل سالوں پر محیط ہو جاتا ہے۔

لیکن ہمارے نزدیک زیادہ صحیح وہی بات ہے جے جمہورائمہ کی تصریح اور تاریخی شواہد کی تائید حاصل ہے، وہ یہ ہے کہ رشید نے آپ رٹائٹڈ کو دومر تبہ قید کیا تھا،
ان میں سے ایک سے آزادی ملی تھی جبکہ دوسری قید ہی میں وصال فرمایا اور یہاں امام تغری بردی میں اسلام حالے کی جس قید کا ذکر کیا ہے یہ رشید کی جانب سے پہلی قید تھی لیکن اس کا تسلسل وصال تک محیط نہیں رہابلکہ رہائی ہوگئ تھی۔ مین ممکن ہے کہ امام موصوف کورہائی کے بارے میں علم نہ ہوسکایا چر آپ کاموقف ہی یہی ہو۔

اس قیدے رہاہونے کے بارے میں چند دلائل درج ذیل ہیں۔ چنانچہ امام عبد اللہ یافعی کی "مر آ ۃ الجنان "میں،امام ابن عماد حنبلی "شذرات الذہب "میں،امام دمیری "حیاۃ الحیوان "اورخواجہ محمہ پارسائیسلیج "فصل الخطاب " میں لکھتے ہیں:
ہارون الرشید نے جب امام موی کاظم رفائقۂ کو قید کیا تواس دوران خواب میں امام حسین رفائقۂ کو دیکھا، آپ کے ہاتھ میں نیزہ تھا اور فرمارے شے کہ اگر تم نے موی کورہا نہیں کیا تو میں ای سے تہمیں فرمارے شے کہ اگر تم نے موی کورہا نہیں کیا تو میں ای سے تہمیں فرناد کر دیا اور تیس فرمارے ہم بھی ہمراہ کے یہدار ہوکر انہیں آزاد کر دیا اور تیس براردر ہم بھی ہمراہ کے ۔ "ال

48 لے اس کی تخریج الگلے حاشیہ میں درت ہے۔

بعض ائمہ کرام نے "حسین" کی جگہ کی "حبثی "مخض کو دیکھنے کا ذکر کیا ہے لیکن درست حسین ہے ، شاید کتابت کی غلطی سے الفاظ بدل گئے ہیں، بہر حال اس واقعے کی تائیدیوں بھی ہوتی ہے کہ خود موسی کاظم ڈائٹٹ ہے مروی ہے کہ انہوں نے خواب میں رسول اللہ من الٹیٹ کی زیارت کی، جس میں آپ من الٹیٹ کی فرمایا :اے موٹ ! ظلماً قید کیے گئے ہو، یہ کلمات کہو، تو آج کی رات قید خانے میں نہ گزرے گی:

یَا سَامِعَ کُلِّ صَوْتِ ، یَا سَانِقَ الفَوْتِ ، یَا کَاسِیَ العِظامِ لَحَماً وَ مُنشِزَهَا بَعْدَ المؤتِ ، یَا سَانِقَ الفَوْتِ ، یَا کَاسِیَ العِظامِ لَحَماً وَ مُنشِزَهَا بَعْدَ المؤتِ ، اَسْأَلُكَ بِأَسْمَائِكَ الْحُسْنَى ، وَ بِاسْمِكَ الْحَسْنَى ، وَ بِاسْمِكَ اللَّمْ فَا اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَا الْ

یہ سبب خلیفہ مہدی والے واقعے سے بالکل جدائے جس میں خلیفہ کوسیّدنا علی طَلِیْنَیْ کی زیارت ہوئی تھی اورای کی وجہ سے آپ طَلِیْنَیْ کو آزاد کیا گیا، نیزاس واقعے میں ایک جانب امام موی کاظم طِلِیْنَیْ کو آپ مَنَائِیْنِ کی زیارت اور دعا تعلیم کیے جانے کا ذکر ہے، جبکہ اِسی رات خواب میں خلیفہ ہارون رشید کو امام حسین طِلِیْنَیْ کی زیارت

<sup>149</sup> شذرات الذهب، للابن العياد، ٢/ ٣٧٧. و فصل الخطاب بوصل الاحباب، للشيخ خواجه محمد بارسا، الصفحة ٤٣١. و مرآة الجنان، لليافعي المكي، أ/ ٣٠٦. و حياة الحيوان، للدميري، ١/ ٤٣٢.

اور تنبیہ کرنے کا تذکرہ ہے۔البتہ امام ابن حجر کی بھٹالٹہ نے اس قید کے لیے بحوالہ مسعودی حضرت علی رظائمہ کی ہی زیارت کا ذکر کیا ہے کہ آپ نے ہارون کے خواب میں آکر متذکرہ بات فرمائی تھی۔واللہ اعلم

https://ataunnabi.blogspot.com/

پی خواب کی شخصیت میں اگر چہ اختلاف ہے، لیکن دونوں ائمہ کے نزدیک
اس کے بعد ہارون رشید کی جانب سے آزاد کرنے کا ذکر موجود ہے، جس سے معلوم
ہوتا ہے کہ ہارون الرشید کی جانب سے امام موسی کاظم وٹائٹنڈ کی یہ پہلی اور مطلقا خلفائے
عباسیہ کی جانب سے دو سری قید تھی اوراس قید کے بعد آپ وٹائٹنڈ کو رہا کر دیا گیا،اس
قید کا زمانہ سے ادھ سے 2 ادھ کے مابین ہے۔

#### امام موسى كاظم طالنائد كى تبسرى كر فأرى

اسکے بعد سن ۱۷۹ھ میں جب خلیفہ ہارون الرشید نے جج و عمرے کاسفر کیا تو اس دوران واپسی میں امام موسی کاظم رٹائٹٹڈ کو قید کر لیا اور امام ابن ججر کی محتالتہ کے مطابق یہ قید بھر ہ کے حاکم عیسیٰ بن جعفر بن منصور کے یہاں ہوئی اوراس نے آپ مطابق یہ قید بھر ہ کے حاکم عیسیٰ بن جعفر بن منصور کے یہاں ہوئی اور اس نے آپ رٹائٹٹڈ کو ایک سال تک قید میں رکھا، بعد ازاں رشید کو خط لکھا کہ کسی اور کو یہ ذمہ داری سونپ دے ورنہ میں انہیں آزاد کر دوں گا، تب رشید نے سندی بن شاہک کو یہ ذمہ داری سونپ داری سونپ ہو مالباً وہی انہیں اپنے ساتھ بغد اولایا، پھر وصال تک یہی محبوس رکھا۔ اس سفر کی نوعیت میں اٹمہ کر ام نے اختلاف کیا ہے، چنانچ بعض نے کہا کہ جب رشید رمضان ۱۷۹ھ میں عمرہ سے واپس لوٹ رہا تھاتو مدینہ منورہ میں حاضری کے جب رشید رمضان ۱۷۹ھ میں عمرہ سے واپس لوٹ رہا تھاتو مدینہ منورہ میں حاضری کے جب رشید رمضان ۱۷۹ھ میں عمرہ سے واپس لوٹ رہا تھاتو مدینہ منورہ میں حاضری کے

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

دوران سلام والے واقعے کے بعد امام موسی کاظم رظائفیڈ کو قید کیا، یہ امام خطیب بغد ادی عند اللہ اللہ ین مزی عند کیا تول ہے، جبکہ اکثر ائمہ کرام نے اس بغد ادی عمد اللہ یا مزی عمد اللہ یک مزاللہ کا قول ہے، جبکہ اکثر ائمہ کرام نے اس سال سفر جج سے واپسی کے موقع پر بارگاہ نبوی میں سلام والے واقعے اور آپ طائفیڈ کے قید کیے جانے کا ذکر کیا ہے، یہ امام ذہبی عمر اللہ اور دیگر مؤر خین کا قول ہے۔

چنانچہ ہمارے خرد یک ان دونوں واقعات میں زیادہ اختلاف نہیں ہے،
کیونکہ خلیفہ رشید نے رمضان کے مہینے میں عمرہ اداکیا اور پھر امام تغری بردی بھتانہ
کے مطابق نج کے زمانے تک احرام باندھے رکھا اورای احرام سے فج اداکیا جو فج قران تھا، جبکہ دیگر بعض ائمہ نے کہا کہ عمرہ اداکرنے کے بعد مدینہ منورہ آگیااور پھر یہاں سے دوبارہ فج کے لیے گیااور فج سے داپی پر بغداد کے لیے روانہ ہواتو امام موی کاظم رڈائنٹ کو قید کرتے ہوئے ساتھ لے گیا۔ لہذا فج اور عمرے کے دونوں سفر وں میں اتحاد اور قربت کی وجہ سے راویوں میں سے بعض نے عمرے اور بعض نے فج کاذکر کیا احداد و قربت کی وجہ سے راویوں میں سے بعض نے عمرے اور بعض نے فج کاذکر کیا اور بیر طال اس مرتبہ کی گرفتاری کے بعد آپ رٹائنڈ کو بغداد میں قید کر دیا گیا اور ای بیانے سالہ قید کے دوران آپ رٹائنڈ نے وصال فرمایا۔

### امام موسى كاظم طالعين كو قيد كيول كيا كيا؟

امام منمس الدين ذبهي عمن ليه "تاريخ الاسلام "ميس لكصتي بين:

ولعل الرشيد ما حبسه إلا لقولته تلك: السلام عليك يا أبه.

فإن الخلفاء لا يحتملون مثل هذا. 150

ترجمہ: رشید نے آپ رشائنۂ کو اس قول یعنی "اے میرے بابا! آپ پر سلام ہو"کی وجہ سے قید کر وایاتھا، کیونکہ خلفاء اپنے سامنے ایسی باتوں کو گوارانہیں کرتے۔

امام ذہبی مُوناللہ نے آپ رظافنہ کی گر فتاری کا ایک سبب سلام والا واقعہ ذکر کیا ہے جسے ہم ما قبل تفصیل سے درج کر چکے ہیں کہ مزار نبوی پر ہارون الرشید نے "اے اللہ کے رسول! اے میرے چپاکے بیٹے "کہہ کر سلام پیش کیا اور اس کا مقصد آس پاس کے لوگوں پر اپنی فضیلت جتانا تھا، اس اثناء میں امام موسی کاظم طالفہ نے "اے میرے بابا! آپ پر سلام ہو "عرض کیا تورشید کا منہ اُز گیا تھا۔ یہی واقعے آپ طالفہ نے کے جانے کا سبب بنا۔

ہمیں اس میں قدرے تامل ہے کیونکہ بیہ واقعہ صرف ایک مرتبہ کی گر فاری کا سبب بناتھا، جبکہ ہم ماقبل ذکر کر چکے ہیں کہ ایک مرتبہ خلیفہ مہدی کی جانب ہے،

<sup>50</sup> ل تاريخ الاسلام، للذهبي، ١٢/ ٤١٨.

اور ۱۵ او میں خو در شید کی جانب سے آپ رہائٹی کو قید کیا جاچکا تھا، اُن دوگر فتاریوں کا سبب یہ سلام والاواقعہ نہیں تھا، کیونکہ یہ تو سن ۱۵ اھ میں رونما ہوا۔ لہذایہ واقعہ صرف اس آخری گر فتاری کا سبب ہے جس میں آپ رہائٹی نے وصال فرمایا، اس سے قبل کی گر فتاریاں سیاست، دشمنی یادیگر امورکی وجہ سے واقع ہوئی تھیں۔ واللہ اعلم

## امام موسی کاظم شائنی کاجیل سے ہارون کو لکھ گیاسحر انگیز خط

آپ رہائیڈ نے قید کے دوران خلیفہ ہارون رشید کو نصیحت کرنے کے لیے خط تحریر کیا، جس کا مضمون اپنی جاذبیت اوراثر آفرین میں بے مثال ہے، اسے بہت سے ائمہ کرام نے نقل کیا ہے، اکثر نے اسے بلاسند ذکر کیا ہے جبکہ امام ابن جوزی محت اللہ کا منتظم فی تاریخ الملوک والامم "میں اپنی سند متصل سے لکھا ہے۔امام موسی کاظم رہائی نظم فی تاریخ الملوک والامم "میں اپنی سند متصل سے لکھا ہے۔امام موسی کاظم رہائی نظم مراکا تھے ہیں:

إِنَّهُ لَنْ يَنْقَضِيَ عَنِّي يَوْمٌ مِنَ البَلاَءِ ، إِلَّا انْقَضَى عَنْكَ مَعَهُ يَوْمٌ مِنَ البَلاَءِ ، إلَّا انْقَضَى عَنْكَ مَعَهُ يَوْمٌ مِنَ البَلاَءِ اللَّهَ الْقَضَاءُ ، يَخْسَرُ فِيْهِ الرَّخَاءِ ، حَتَى نُفضِيَ جَمِيْعاً إِلَى يَوْمٍ لَيْسَ لَهُ انْقِضَاءٌ ، يَخْسَرُ فِيْهِ اللَّهُ طِلُوْنَ . اللهُ النَّهُ اللهُ ال

151 سير اعلام النبلاء، للذهبي ، ٦/ ٢٧٣ . و البداية والمهاية ، للابن كثير ، ١٣/ ١٣٠ . و تهذيب الكهال ، للسري ، ٢٩/ ٥٠ . و تاريخ بغداد ، للخطيب البعدادي ، ١٩/ ١٥ . و الكامل في التاريخ ، للابن الاثير الجزري ، الصفحة ٥٧٥ . و المنتظم في تاريخ الملوك والامم ، للابن الجوزي ، ٩/ ٨٨ . و تاريخ الاسلام ، للذهبي ، ١٢/ ٤١٨ .

ترجمہ: بے شک میری اس آزمائش کاجو بھی دن کٹ رہاہے، وہ تمہاری عیش و عشرت ہے بھی ایک دن کاٹ رہاہے ، یہاں تک کہ ہم دونوں ا یک ایسے دن تک بہنچ جائمیں کے جو مجھی ختم نہیں ہو گا،اس دن خسارے میں وہ لوگ ہوں گے ، جو باطل پر ہیں۔

امام موسی کاظم شائنی کے قیدخانے میں معمولات

جب ابو الحسن موی بن جعفر ط<sup>التنی</sup> کو سندی بن شاہک کے پاس قید میں رکھا کیا، اس نے ابنی دیندار بہن سے ان کی تگرانی کرنے کے لیے کہاتو وہ رضامند ہوگئ، جنانجه وه كهتى ہے كه آب رضي عنظ كا قيد خانے ميں بيد معمول تھا:

كَانَ إِذَا صَلَّى العَتَمَةَ ، حَمِدَ اللهَ ، وَمَجَّدَهُ ، وَدَعَاهُ ، فَلَمْ يَزَلْ كَذَلِكَ حَتَّى يَزُولَ اللَّيْلُ ، فَإِذَا زَالَ اللَّيْلُ ، قَامَ يُصَلِّى ، حَتَّى يُصَلَّى الصُّبحَ ، نُمَّ يَذْكُرُ قَلِيلاً خَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، ثُمَّ يَقَعُدُ إِلَى ارْتَفَاعِ الضَّحَى، ثُمَّ يَتَهَيَّأُ ، وَيَسْتَاكُ ، وَيَأْكُلُ ، ثُمَّ يَرِقُدُ إِلَى قَبْلِ الزَّوَالِ ، ثُمَّ يَتَوَضَّأُ ، وَ يُصَلِّي حَتَّى يُصَلِّي العَصْرَ ، ثُمَّ يَذْكُرُ فِي القِبلَةِ حَتَّى يُصَلِّي المَغْرِبَ ، نُمَّ يُصَلِّى مَا بَيْنَ المَغْرِبِ إِلَى الْعَتَمَةِ. <sup>152</sup>

ترجمه: جب عشاء کی نماز براه کیتے تو اللہ تعالی کی حمد و ثناء اور دعامیں مشغول ہو جاتے حتی کہ ساری رات اسی عالم میں گزر جاتی، پھررات

<sup>52</sup>ل تهذيب الكهال للمرى ، ٢٩/ ٥٠ .

کے آخری جے میں کھڑے ہوکر فجر تک نماز پڑھتے رہے، پھر فجر کی نماز اداکرتے اور طلوع سمس تک ذکر میں معروف ہوجاتے ، پھر چاشت کے وقت تک بیٹے رہتے، بعد ازاں اُٹھے کر مسواک کرتے اور پھت تناول فرماتے ، پھر زوال سے پچھ پہلے تک آرام کرتے ، اس کے بعد اُٹھ کر وضوکرتے اور ظہر سے عصر تک نماز میں مشغول رہے، عصر سے مغرب کے مابین قبلہ کی جانب متوجہ ہوکر ذکر کرتے ، پھر مغرب سے عشاء تک نماز میں مشغول ہوجاتے ۔ یہ آپ رٹائٹی کا مغرب سے عشاء تک نماز میں مشغول ہوجاتے ۔ یہ آپ رٹائٹی کا معمول تھا۔ سندی کی بہن جب بھی آپ رٹائٹی کو دیکھتی تو کہتی :وہ معمول تھا۔ سندی کی بہن جب بھی آپ رٹائٹی کو دیکھتی تو کہتی :وہ کوگر برباد ہوں جنہوں نے اس نیکوکار بندے کوقید کیا ہے۔

## امام موسى كاظم طالتُهُ كَي شهادت

تاریخ ورجال کے ماہرین کے نزدیک امام موی کاظم ر النفید کاوصال ۲۵ رجب المرجب من ۱۸۳ ہیں بغداد میں بحالت قید ہوا،اس وقت آپ ر النفید خلیفہ رخید کی قید میں سخے۔ چنانچہ اس سال وصال فرمانے پر اہل سنت کا اتفاق ہے۔ ان میں سے بچھ انکمہ نے سال کے ساتھ ماہ اور تاریخ کو ذکر کیا ہے، جبکہ باقی اکثر نے صرف سال کو ذکر کیا ہے۔ ہم ذیل میں طوالت سے بچنے کے لیے تمام کی عبارات کو نقل سال کو ذکر کیا ہے۔ ہم ذیل میں طوالت سے بچنے کے لیے تمام کی عبارات کو نقل کرنے بین، البتہ تمام کے حوالہ جات کو حوالہ جات کو حوالہ جات کو حوالہ جات کی میں کھودیا گیا ہے، تا کہ اہل علم کے لیے مر اجعت میں سہولت رہے۔

#### ار ٢٥رجب الرجب، ١٨٣ ه

### از رجب المرجب، ١٨٥ه :

60 ل تاريخ الاسلام، للذهبي، ١٢/ ٤١٩ . و سير اعلام النبلاء، للذهبي، ٦/ ٢٧٤ .

<sup>53</sup> ل تاريخ بغداد ، للخطيب البغدادي ، ١٥/ ٢٠ .

<sup>154</sup> صفوة الصفوة ، للجوزي ، ٢/ ١٨٧ .

<sup>55</sup> لي البداية والنهاية ، للابن كثير الدمشقي ، ١٣/ ١٣٢ .

<sup>56</sup>ل تهذيب الكهال للمزي ، ٢٩/ ٥١ .

<sup>57</sup> ل وفيات الاعيان للابن خلكان، ٥/ ٣١٠.

<sup>58</sup> ل تهذيب التهذيب للعسقلاني ، ٤/ ١٧٣ .

<sup>59</sup> ل المختار من مناقب الاخبار للمجد الدين ابن الاثير ، ٥/ ٧٩ .

#### سر سن ۱۸۳ه:

اس قول کوامام ذہبی مُرِدَاللّٰهُ نے "میز ان الاعتدال" ا<sup>161</sup>، "الکاشف" <sup>162</sup>اور "العبر فی خبر من غبر "<sup>163</sup> میں ، امام ابو المحاس محمد بن علوی حسینی مُرِدَاللّٰهُ نے "النّذكرة" میں ، <sup>164</sup>امام ابن عماد حنبلی مِرْدَاللّٰهُ نے "شذرات الذہب" میں ، <sup>165</sup>امام یافعی کی مُرِدَاللّٰهُ نے "شذرات الذہب" میں ، <sup>165</sup>امام یافعی کی مُرِدَاللّٰهُ نے "مر آ ۃ الجنان و عبر ۃ الیقظان "میں ، <sup>166</sup>امام عزالدین ابن اثیر جزری مُردَاللّٰهُ نے "الکامل فی النّاریخ" <sup>167</sup> میں ذکر کیا ہے۔ "الکامل فی النّاریخ" <sup>167</sup> میں ذکر کیا ہے۔

#### ۳\_ س ۲۸۱ه :

86 لي وفيات الاعيان للابن خلكان، ٥/ ٣١٠.

<sup>61</sup> ل ميزان الاعتدال للذهبي ، ٤/ ٢٠٣ .

<sup>62</sup> ل الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة ، للذهبي ، ٢/ ٣٠٣ .

<sup>63</sup> ل العبر في خبر من غبر ، للذهبي ، ١/ ٢٢١ .

<sup>64</sup> ل التذكرة بمعرفة رجال الكتب العشرة ، للحسيني ، الصفحة ١٧٢٩ ، الرقم ٦٩٢٦

<sup>65</sup> ل التذكرة بمعرفة رجال الكتب العشرة، للحسيني، الصفحة ١٧٢٩، الرقم ٦٩٢٦

<sup>66</sup> ل مرآة الجنان، لليافعي المكي، ١/ ٣٠٦.

<sup>67</sup> ل الكامل في التاريخ ، للابر الاثير الجزري ، ٨٧٤ ، سنة ثلاث و ثمانير ومائة .

بغداد "میں <sup>70 کی</sup> کمزور قول کی صورت میں بیان کیا ہے اس کے علاوہ کسی اور مصدر سے اس کی تائید نہیں مل سکی۔

البتہ اہل تشیع کے یہاں بحار الانوار ، مر وج الذہب اور مناقب شہر آشوب و غیرہ سے اس قول کو ذکر کیا جاتا ہے ، جن کی تفصیل متعلقہ مقامات پر درج ہے ۔ لیکن اہل تشیع کی اُمہات کتب اور مناقب وسوانح کی عامہ کتب میں جمہور اہل سنت کے مطابق ۲۵ رجب الرجب ۱۸۳ھ کے قول کو ہی ترجیح دی گئی ہے۔

#### ۵۔ رجب الرجب، ۱۸۵ھ:

اے امام کمال الدین دمیری میتانشه نے "حیاۃ الحیوان "میں ذکر کیاہے۔ اللہ

### امام موسى كاظم طالعنا كالسبب

آپر ظائفہ عرصہ دراز تک خلیفہ ہارون الرشید کی قید میں تکالیف برداشت کرتے رہے ، حتی کہ اُسی دوران واصل بحق ہوئے ،اس دفات کا سبب کیا تھا،اکثر علائے کرام نے اس کا ذکر نہیں کیا،لیکن بعض کے نزدیک آپ شائفہ کو قید خانے میں زہر دیا گیا تھا جس کی وجہ ہے آپ شائفہ نے جام شہادت نوش کیا۔

<sup>69</sup> ل تاريخ الأسلام ، للذهبي ، ١٢/ ٤١٩ .

<sup>70</sup> ل تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، ١٥/ ٢٠.

<sup>71</sup> لي حياة الحيوان، للدميري، ١/ ٤٣٢.

ہارون الرشید کی جانب سے سندی بن شاہک کو ذمہ داری سو نیخ کے ساتھ بی ہے بھی علم دیا گیا تھا کہ وہ انہیں ہلاک کردے۔ چنانچہ اس نے آپ رہ الند کو کھانے یا کھجوروں میں زہر ملاکر دیا جسے کھانے کی وجہ سے آپ رہ نائنڈ کی شہادت ہوئی۔ اہام ابن حجر مکی ترشافلہ کے بیان میں اس قدرز اکد ہے کہ اس زہر کو کھانے کے بعد آپ رہ نائنڈ تین دن تک تکلیف میں رہے اور پھر آپ رہ کو کھانے کے بعد آپ رہ نائنڈ تین دن تک تکلیف میں رہے اور پھر آپ رہ کا گھانے کی شہادت ہوئی۔

بہر حال یہ وہی شہادت ہے جو اس خاندان کے ساتھ ابتداء سے مسلک ہو کہ آپ منگ نظر آلود کھانے سے شہید ہو کر کہ آپ منگ نظر آلود کھانے سے شہید ہو کر تشریف لے گئے ، پھر آپ منگ نظر آپ منگ نظر آلود کھانی امام حسن رظالتند ، آپ تشریف لے گئے ، پھر آپ منگ نظر آپ منگ اور دیگر بہت سے حضرات ای طرح شہادت سے سر فراز ہوئے۔

<sup>72</sup> لى وفيات الاعيان، للابن خلكان، ٥/ ٣١٠.

<sup>73</sup> لى حياة الحيوان، للدميري، ١/ ٢٣٢.

<sup>74</sup> لي الصواعق المحرقة ، للابن حجر المكي ، الصفحة ٥٥٥ .

## امام موسى كاظم رئائين كانتم ترفين ومشهد كاظميه

امام خطیب بغدادی مختلط این سند ہے سندی بن شاہک کے بوتے ابر اہیم بن عبد السلام بن سندی بن شاہک ہے نقل کرتے ہیں:

کہ موسی بن جعفر اُس کے یہاں قید تھے، پس جب ان کاوصال ہواتو اس نے کرخ کے شیوخ کو بلوایااور انہیں آپ شائن کی موت کی تصدیق کروائی، بعد ازاں" مقابر شونیزین "میں تدفین کی گئی۔ 175 امام ذہبی جمشلیے نے "سیر اعلام النبلاء" میں اتنامزید لکھاہے

جبكه امام ابن خلكان مِنتاللة ني "وفيات الاعيان "ميس مزيد لكها:

آپ رہ الفیاری قبر اُس مقام پر (بغداد میں) مشہور ہے جس کی زیارت کی جاتی ہے اور اس پر عظیم مقبرہ بھی تعمیر کیا گیا ہے جس میں سونے جاتی ہے اور اس پر عظیم مقبرہ تھی تعمیر کیا گیا ہے جس میں سونے جاندی کی قنادیل اور بیش فیمتی اقسام کے سامان و فرش موجود ہیں۔ آپ رہا تھی کامز ارجانب غرب میں واقع ہے۔

<sup>75</sup> لى تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، ١٥/ ١٩-٢٠. و سير اعلام النبلاء، للذهبي، ٢٠-٢٠. و سير اعلام النبلاء، للذهبي، ٢/ ٢٧٤. و وفيات الاعيان، للابن خلكان، ٥/ ٣١٠.

اب بغداد کا میہ علاقہ "کاظمیہ "کے نام سے دنیا بھر میں معروف ہے،اسے مشہد کاظمیر ،مشہد کاظمین ،حرم کاظمین کے ناموں سے یاد کیا جاتا ہے۔ آپ طالفہٰ کی تدفین سے متعلق اس قدر تفصیل اہل سنت کی کتب میں درج ہے، جبکہ اہل تشیع کے یہاں بہت سی تفصیلات اس کے علاوہ ہیں جن کا ثبوت ہمارے یہاں نہیں ملتا، پس ہم انہیں باتوں پر اکتفاء کرتے ہیں جو اہل سنت کے مسلمہ ائمہ کر ام نے نقل کی ہیں ، چنانچہ اس کے بعد آپ رٹائٹنڈ کی نماز جنازہ کس نے ادا کی اور تدفین کے مراحل کیے ململ ہوئے اس کے بارے میں ہمیں کوئی معلومات نہیں مل سکیں۔واللہ اعلم

# امام موسى كاظم طلانين كى وفات يرامام على الرضاط النين كا قول

آپ طالتین کی و فات کا صدمه اور غم نہایت جا نکاہ تھا اور اس کے اثر ات آپ منالقیز کے گھر والے ہی زیادہ محسوس کررہے <u>تھے</u> کیونکہ آپ منالقیز نے عمر مبارک کے آخری سالوں میں بہت زیادہ قید وبند کی صعوبتیں بر داشت کی تھیں اور ہالا تخر اس عالم میں دار بقاء کی جانب بحالت شہادت ر حلت فرمائی، لیکن ''کل من علیما فان ''کے تحت آب رشاعنا کواس مرحلے سے گزر ناہی تھا، سو آب رشاعنا استے ربّ جَالِیَالاَ کی فرما نبر داری میں اس منزل سے بخیر وعافیت تشریف لے گئے۔لیکن آپ شائنڈ کے محبت کرنے والول میں ہے کھے افراد نے مشہور کر دیا کہ آپ طالفنا کو موت نہیں آئی بلکہ زندہ ہی اُٹھا لیا گیا ہے اور آپ رہائٹۂ جلد واپس تشریف لاکر اینے اہداف کی سمکیل فرمائمیں کے ،اس موقف کے تحت بہت ہے گروہ بنتے جلے گئے جنہیں مؤر خین اوراہل تشیع

"واتفیہ" کے عنوان سے معنون کرتے ہیں۔ ای طرح کا قول آپ رہائی نئے کہ ایک بیٹے ابراہیم بن موسی کاظم سے منقول ہے کہ انہوں نے آپ رہائی نئے موت کا انکار کیا جس پر آپ کے بھائی اور امام کاظم رہائی نئے کہ جانشین سیّدنا علی الرضار اللّٰی نئے نہایت دانشمندی سے جواب دیا:

إن إبراهيم يحلف أنّ أباه موسى حيّ؛ قال: أيموت رسول الله - صلّى الله عليه وسلّم - و لا يموت موسى؟ . 176 ر حمل الله عليه وسلّم - و لا يموت موسى؟ . 176 ر حمد : ابرا بيم الل بات پرفشم أنهار به بيل كه ان كه والد موى زنده بيل، آب طالعه ن فرمايا: رسول الله صَلَّا لَيْنَا مُنَا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى القال كركت بيل تو موى كيول نبيل انقال كركت بيل تو موى

## امام موسى كاظم طلاعنهٔ اور آباؤوا جداد كى عمري

تاریخی لحاظ ہے ایک عجوبہ لیکن قدرت کا کوئی راز ہے کہ خاندان اہل بیت میں ہے ممتازافراد کی عمروں نے ساٹھ سے تجاوز نہیں کیا، بلکہ ان میں سے پچھ توایک ہی عمر کے جھے میں آکرواصل بحق ہوئے۔ ذیل میں آپ کے خاندان میں سے صرف چند حضرات کی پیدائش اوروفات کی تاریخوں کو عمروں کے ساتھ درج کررہے ہیں۔

ا۔ امام حسن سے تا ۹مھ : ۲۸سال

<sup>76</sup> لي البصائر و الذخائر ، للشيخ ابن حيان التوحيدي ، ٧/ ١٧ ، الرقم ٢٢.

۲\_ امام حسین سمھ تا ۱۱ھ : عدسال

سـ امام زين العابدين كسه تا مهوه : كمال

سم امام محمد باقر عدد تا سااه: ١٥٠ تا

۵\_ امام جعفر صادق ۸۰ تا ۱۸۸ ه تا ۱۸۸ ه

۲۔ امام موسی کاظم ۱۲۸ھ تا ۱۸۳ھ: ۵۵سال

ے۔ امام علی الرضا ۱۳۸ ھ تا ۲۰۳ھ: ۵۵سال

امام مثمن الدين فرمبي مُعِيَّالِلَّهُ في "تاريخ الاسلام" مين اس جانب اشاره فرمايا: وعاش بِضعًا وخمسين سنة كأبيه وجدّه وجدّ أبيه، وجدّ جدّه، ما في الخمسة مَن بلغ الستين .

ترجمہ: آپ رظی العابدین العابدین)، اور دادا (جعفر صادق)، دادا (محد باقر)، اور دادا کے والد (زین العابدین)، اور دادا کے وادا (حسین بن علی رظی الغیر) کی طرح ساٹھ کی در میانی عمر بائی، ان بانچوں میں سے کوئی بھی ساٹھ کی عمر کو نہیں ہے۔

یہاں امام ذہبی جمٹائنڈ نے جناب جعفر صادق رضائنڈ کو بھی ساٹھ کی عمر تک نہ بہنچنے والوں میں ذکر کیا ہے حالا نکہ ان کی عمر ۱۸ سال کی ہوئی، اورا گر ان کی پیدائش ۱۸ سال کی ہوئی، اورا گر ان کی پیدائش ۱۸ سال کی ہوئی، اورا گر ان کی پیدائش ۱۸ سال کے بھی عمر مبارک ۱۸ سال ۱۸ سال کے جیسا کہ ایک قول میں مذکور ہے تب بھی عمر مبارک ۱۵ سال

<sup>77</sup> ل تاريخ الأسلام ، للدهبي ، ١٢/ ٤١٩ .

ہوتی ہے، پس ان کی عمر کو ذکر کرنے میں امام ذہبی عِنتاللہ سے تسامح ہو گیا، اس طرح امام ذہبی عِنتاللہ نے آپ طرک النائی کے بیٹے امام علی الرضار النائی عمر کی جانب توجہ نہیں فرمائی، حالا نکہ ان کی عمر اپنے والد کی طرح ۵۵ سال ہوئی، جیسا کہ ماقبل گزر چکا۔

امام موسی کا ظلم مِن النائی مرار پر "مسند امام احمد" کا ختم

خلیفہ ابو العباس احمد بن حسن مستضی المعروف "الناصر لدین اللہ"جس کا دور عکومت ۵۷۵ھ تا ۹۲۲ھ پر محیط ہے ،اس نے س ۹۰۸ھ میں فرمان جاری کیا کہ امام موسی کا ظم وٹائٹن کے مزار پر شیخ صفی الدین موسوی کی موجو دگی میں "مسند احمد"کا ختم کیا جائے۔

وفيها أمر الخليفة بأن يُقرأ المُسْنَد» الإمام أَحْمَد بمشهد موسى بن جَعْفَر بحضرة صفيّ الدّين مُحَمَّد بن سعد المُوسويّ بالإجازة لَهُ من النّاصر لدين الله . 378

ترجمہ: اس سال خلیفہ نے تھم جاری کیا کہ امام موسی بن جعفر کے مزار پر شیخ صفی الدین محمد بن سعد موسوی کی موجودگی میں الناصر لدین اللہ کی اجازت کے ساتھ "مند امام احمد" کی تلاوت کی جائے۔

<sup>178</sup> تاريخ الاسلام ، للذهبي ، ٤٣/ ٣٥ . و مرآة الزمان ، للشيخ سبط ابن الجوزي ، ٢٢/ ١٨٦ .

یہ غالباً سہم سے اس واقعے کا تسلسل تھا جسے ہم نے کتاب ہذا میں آئندہ اجمالاً ذكر كر دياہے، كيونكه اس دافعے ہے بيدا ہونے مختلف اثرات بغداد كى تاریخ میں جابجا نظر آتے ہیں، اس کی ایک جھلک سبط ابن الجوزی جمینیا کے یہاں یوں ملتی ہے۔ اس سال (۸۳۸ه) امام موسی کاظم طالفنهٔ کے مز اراور کرخ کی مساجد میں اذان میں "الصلاة خیر من النوم" کے مسلمہ کلمات کو بحال کیا گیا اور شیعوں کی جانب سے "حی علی خیر العمل" کے اضافے کو ختم کیا گیا، نیز ای دوران باب بصر ة والول میں سے ایک قوم داخل ہو کی اور انہوں نے صحابہ کرام کی تعریف میں اشعار پڑھے،اکابرین کی ایک جماعت فوج کے سالار نسوی کے پاس ابو عبد اللّٰہ بن جلاب شیخ بزازین کا معاملہ لے کر گئی کیونکہ اس نے صحابہ کرام کو اعلانیہ گالی دی تھی ، يس اسے قتل كركے دكانہ كے بازار ميں سولى چرمايا كيا،اى دوران شیعوں کا مصنف ومفسر ابو جعفر طوسی بھاگ اُٹھااورلو گوں نے اس کا گھریر ماد کر دیا گیا۔ <sup>179</sup>

پس مزارموی کاظم رٹائٹئڈ پر حکومتی سطح کے اہتمام سے "مند احمد"کا ختم کروانا بھی غالباً اس تسلسل کی ایک کڑی ہے ، تاکہ ایک طرف تو احادیث رسول کی قراءت سے برکت حاصل کی جائے اور دو سری طرف مخالفین ومعاندین کے سامنے

<sup>79</sup> ل مرأة الزمان ، للشيخ سبط ابن الجوزي ، ١٨/ ٥١٠ .

جم غفیر میں صحابہ کرام کی تعریف وتوصیف میں وارد فرامین کوسنایا جائے تا کہ عوام کے قلوب واذہان میں حضرات صحابہ کااحترام مزید مضبوط و مستحکم ہو جائے۔ ہمارے اس اندازے کو سبط ابن الجوزی کی تفصیلات سے بھی تائید ملتی ہے کہ ختم مند کی پہلی نشست میں مند ابو بحر صدیق رفائٹن اور حدیث فدک کی تلاوت کی گئی۔ یہ اس تناظر میں واضح دلیل ہے۔ واللہ اعلم

امام موسى كاظم طلان في قبر قبوليت دعاك ليد "ترياق مجرب"

امام خطیب بغدادی میشندند "تاریخ بغداد "میں اپنی سند کے ساتھ امام علی میں اپنی سند کے ساتھ امام بخاری میشند کے معاصر محدث،امام حسن بن ابراہیم المعروف ابو علی خلال میشاند کے معاصر محدث،امام حسن بن ابراہیم المعروف ابو علی خلال میشاند کے معاصر محدث،امام حسن بن ابراہیم المعروف ابو علی خلال میشاند کے معاصر محدث،امام حسن نقل کیاہے، کہ انہوں نے فرمایا:

مَا هَمَّنِي أَمْرٌ فَقَصَدْتُ قَبْرَ مُوْسَى بْن جَعْفَر فَتَوسَّلْتُ بِه إِلَّا سَهَّلَ الله تَعَالَى لِيْ مَا أَحِبُّ. <sup>80</sup>

ترجمہ: مجھے جب کوئی مشکل پیش آتی ہے تو میں موی بن جعفر طالفیٰؤ کی قبر پر حاضر ہوتا ہوں اور ان کے وسلے سے دعاکر تاہوں، پس اللہ تعالی میر ہے معاملے کومیری خواہش کے مطابق آسان کر دیتاہے۔

<sup>80</sup>ل تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، باب: ما ذكر في مقابر بغداد المخصومة بالعلماء والزهاد، ١/ ٤٤٢.و المنتظم في تاريخ الملوك، للابن الجوزي، ٩/ ٨٩، رقم الترجمة ٩٩٧.

علم الحيوانات كے ماہر، امام كمال الدين دميرى مُتَّالِقَةُ فِي "حياة الحيوان" ميں بعوض كى بحث كے ذيل ميں كلام كرتے ہوئے امام موى كاظم رُثَالِقَهُ كا مخفر تذكره نقل كيا ہے جس ميں انہول نے امام شافعی رُثالِقَهُ كے حوالے سے لكھا ہے كہ۔۔
كَانَ الشَّافِعيُّ يَقُولُ: فَبُرُ مُوسَى الكَاظِم، التَّرْيَاقُ الْمَجَرَّبُ . 181 كَانَ الشَّافِعيُّ يَقُولُ: فَبُرُ مُوسَى الكَاظِم، التَّرْيَاقُ الْمَجَرَّبُ . 181 حرمہ: امام شافعی مُرالِقَةُ نے فرمایا: موسی كاظم رُثَالِقَهُ كی قبر (قبولت دعا ترجمہ: امام شافعی مُرالِق عَرب (آزمودہ) ہے۔

### ابوعلى خلال عِمْنالله كون؟ مخفيقي جائزه

امام ابو علی خلال محیقات کے اس قول پر مخالفین اہل سنت اور خاص طور پر اولیاء اللہ سے بعد اَزوصال استمداد کوشرک کہنے والے حضرات بہت سے پانظر آئے، پس انہوں نے اہل سنت کو قبوری ومشرک کہد کر نجانے کیا کیا فقاوی صادر کرر کھے ہیں، ایسے ہی کچھ حضرات کو متذکرہ بالا قول بالکل ہضم نہ ہو سکالیکن اے ردّ کر نا ذرا مشکل تھا کیونکہ اس کے ناقل امام خطیب بغدادی مجیست اور دیگر ائمہ و محد ثین ہیں، اس کے ناقل امام خطیب بغدادی مجیست اور دیگر ائمہ و محد ثین ہیں، اس کے بہت ی کست کا اس مے بہت ی کست کے اس بارے میں نہایت رکیک کلام سے بہت ی کسب میں زہر افشانی کی ، تو ہمارے لیے ضروری تھا کہ امام ابو علی خلال نجیشائی کے ، تو ہمارے لیے ضروری تھا کہ امام ابو علی خلال نجیشائی کے اس

ا ۱۸ است حياة الحيوان ، للدميري ، ۱/ ٤٣٢ . و أشعة اللمعات شرح المشكاة ، للدهلوي ، باب زيارة القبور ، ۲/ ٩٢٣ .

قول، امام کے تعین اور اس کے متعلقات پر مختصر کلام پیش کریں تا کہ اہل علم حضرات بھی اس بارے میں کسی مغالطے کا شکار نہ ہو جائیں۔

لہٰذ اقلاً معلوم ہونا چاہیے کہ "خلال" کے نام سے حدیث و تاریخ کی کتب میں بہت می شخصیات کاذکر ملتا ہے، مثلاً شخ ابو جعفر احمہ بن خالد بغدادی حنبلی، شخ ابو نفر حبثون بن موی بغدادی، شخ ابو عبداللہ حسین بن عبدالملک اصبہانی، شخ ابو سلمہ حفص بن سلیمان ہمدانی کو فی وغیرہ، ان تمام کے ناموں کے ساتھ "خلال" کی نسبت منستعال ہوتی ہے، لیکن اہل علم کے عام طبقے میں امام ابن خلال میشانیہ سونی امام ابن خلال میشانیہ سونی اساسے معروف شخصیت امام ابو بکر احمد بن محمد بن ہارون بن یزید الخلال میشانیہ متوفی اساسے ہیں، جن کی کتاب "السنة "بہت معروف ہے۔

متذکرہ بالا قول امام ابن خلال برات ساحب کتاب السنہ کا نہیں، جیسا کہ بہت ہے علمائے کرام نے بھی مغالطے میں آپ کا بی قول سمجھ کر بیان کیا ہے، بلکہ یہ دوسری شخصیت ہیں۔ زیادہ تر مخالفین کے نزدیک یہ ابو علی حسن بن علی خلال حلوانی بیتانیہ ہے، جبکہ خطیب بغدادی بیتانیہ کی اپنی تصریح اور راقم کے مطابق یہ ابو علی حسن بن ابراہیم بن تو بہ خلال بیتانیہ ہے۔ چو نکہ مخالفین نے اپنا زور شیخ خلال حلوانی سمجھ کر صرف کیا ہے، اس لیے پہلے ہم ان کے بارے میں شکوک وشبہات کو رفع کرتے ہوئے آپ کے علمی مقام پر مختصر کلام تحریر کررہے ہیں، بعد ازاں دوسری شخصیت اوراس قول کو بیان کرنے والے شیخ خلال کا ذکر کریں گے۔

#### مخالفین نے اس قول کور د کرنے کے لیے کہا:

اوّلاً توبہ امام ابو بمر خلال صاحب کتاب السنہ نہیں ، کیونکہ وہ بہت بڑے امام اور موحد ہتے اُن سے ایسی بات کا صادر ہونا ممکن نہیں ، پس بیہ دوسری شخصیت ابو علی خلال ہیں جن سے قبوریت کی بُو آتی ہے ، یہ شیخ حسن بن علی المعروف حلوانی ہے ، ان کا قول معتبر نہیں۔
قول معتبر نہیں۔

ٹانیاسی کے ساتھ انہوں نے امام احمد بن صنبل میں کا تبصرہ بھی جڑو یا کہ انہوں نے کہا:

انہوں نے فرمایا: میں نے اس شخص کو طلب حدیث کرتے نہیں ویکھا، کسی نے کہا:

انہوں نے یزید بن ہارون میں اللہ کی صحبت رکھی، اس پر امام احمد میں اللہ نے فرمایا: ہاں کبھی کبھی وہاں سلام کرنے آ جایا کرتے ہے۔

پس اس طور پر مخالفین نے امام موسی کاظم و النفظ کے حوالے بیان کرنے والے امام جلیل پر طعن و تشنیع کی، لیکن وہ یہ بھول گئے کہ دروغ گو حافظہ نباشد۔ یہ لوگ ایک قول کے سبب جس شخصیت پر رد کرتے ہوئے اتنا یخ پا ہور ہے ہیں، انہیں شاید اندازہ بھی نہیں کہ محد ثین کرام کے نزدیک ان کا کیا مقام ہے اوروہ کتنی جلیل القدر شخصیات کے استاد ہیں۔ آ ہے ہم بتاتے ہیں کہ جس امام ابو علی خلال بمتالیہ کو اہل سبت کی مجت کی وجہ سے مخالفین نے اتنا معمولی کر کے بیان کیاوہ کون ہیں ؟

ان کا بورا نام'' ابو علی حسن بن علی بن محمہ ہذلی'' ہے اور آپ حلوانی کی نسبت سے معروف ہیں، آپ نے عبد اللہ بن نمیر ، یجیٰ بن آدم ، یعقوب بن ابر اہیم بن سعد،

عبد الرزاق صنعانی، یزید بن ہارون اور دیگر اجلہ محدثین سے احادیث روایت کی ہیں ، آ ہے ہے احادیث روایت کرنے والے شاگر دوں میں امام نسائی جمٹاللہ کے علاوہ صحاح ستہ کے ائمہ لیعنی امام بخاری، مسلم ،ابو داو د، تر مذی ،ابن ماجہ نیز ابن ابو عاصم ، محمد بن اسحاق سراج، ابر اہیم حربی، جعفر طیالسی نجشانشی اور دیگر اکابر محدثین شامل ہیں۔ امام بخاری مِنتاللّه نے صحیح بخاری میں ان سے ایک، امام مسلم نے کا ا، امام ترزی نے ۱۱۸ ،امام ابوداود نے ۱۲۸،اورامام ابن ماجہ نے ۲۶ احادیث نقل کی ہیں۔ امام بخاری مِشْلَدُ نے "صحیح بخاری" کتاب الج ، باب: من اہل فی زمن النبی" میں آپ ہے "حد ثناالحن بن علی الخلال الہذلی "کہہ کرروایت ذکر کی ہے۔ مخالفین کا اولیاء اللہ ہے بغض وعد اوت انہیں اس مقام تک لے آیا کہ انہیں یاد ہی نہیں رہا، امام ابو بکر ابن الخلال صاحب السنہ جیسی جلیل الشان شخصیت کو بحیا کر جس دوسری شخصیت پر غبارڈالنے کی کوشش کررہے ہیں وہ خود صاحب السنہ کے شیوخ بلکہ اساتذہ کے بھی شیوخ ہے ہے،اگر چہ ہم نے ائمہ صحاح ستہ کے حوالے ہے آپ کی مرویات اور نسبت کاذ کر کردیا، لیکن پھر بھی امام احمد مِنة الله کی جرح والے قول کاجواب باقی ہے، پس ہم جرح وتعدیل کے مستند و محقق ائمہ کرام میں ہے صرف چند کے اقوال بطور نمونہ نقل کرتے ہیں جن سے واضح ہوجائے گاکہ امام احمد جمالتہ کی جرح کے مقالمے میں ان ائمہ کرام کی توثیق زیادہ وزن دارہے، چنانچہ:

امام ابوالوليد سليمان بن خلف الباجي يُمثّالله "التعديل والتجريح لمن خوا له البخاري في الجامع الصحيح " مي لكھتے ہيں:

الحُسن بن عَلَىّ أَبُو عَلَىّ الْخَلال الْهُدُلِيّ الْحُلُوانِي ، أخرج البُخَادِيّ فِي الْحَج عَنهُ ، عَن عبد الصَّمد بن عبد الْوَادِث . قَالَ البُخَادِيّ فِي الحُج عَنهُ ، عَن عبد الصَّمد بن عبد الْوَادِث . قَالَه البُخَادِيّ : مَاتَ فِي ذِي الحُجّة سنة ثِنْتَيْنِ وَأَرْبَعين وَمِائتَيْنِ . قَالَه البُخَادِيّ : قَالَ البُخَادِيّ : قَالَ أَبُو حَاتِم الرَّاذِيّ : هُو صَدُوق ، وَقَالَ عبد الرَّحْمَن بن أبي عَاتِم : يكنى أبا مُحَمَّد . <sup>182</sup>

ترجمہ: حسن بن علی، ابو علی خلال ہذلی حلوانی، امام بخاری مجھانیہ نے ان

ہے جج کے باب میں عبد الصمد بن عبد الوارث بن سعید مجھانیہ کے

طریق سے روایت ذکر کی ہے۔ امام بخاری مجھانیہ نے فرمایا: ذی الحجہ

۲۳۲ھ میں ان کاوصال ہوا، آپ بی نے امام ابوحاتم رازی مجھانیہ کاان

کے بارے میں قول ذکر کیا ہے کہ انہوں نے انہیں "صدوق" کہا،

جبکہ عبد الرحمن بن ابی حاتم مجھانیہ نے کہا: ان کی کنیت ابو محمد تھی۔

ہام ابن حجر عسقلانی مجھانیہ نے "تقریب التہذیب" میں لکھا:

<sup>82</sup> لى التعديل و التجريح ، للشيخ أبي الوليد الباجي ، ١/ ٤٨٣ ، الرقم ٢٣٠ .

الحسن بن علي بن محمد الهذلي ، أبو علي الخلال الحُلُوَاني ، نزيل مكة ، ثقة ، حافظ ، له تصانيف ، من الحادية عشرة ، مات سنة إثنتين وأربعين . خ ، م ، د ، ت ، ق . [83]

ترجمہ: ابو علی حسن بن علی بن محمہ ہذلی خلال خلوانی، آپ مکہ میں رہے والے، ثقہ، حافظ اور صاحب تصنیف سے گیار ہویں طبقے سے تعلق رکھتے ہیں، ۲۴۲ھ میں انتقال فرمایا، آپ سے امام بخاری ، مسلم ، ابوداود، ترفدی اور ابن ماجہ نُوناللهُ مُن احادیث روایت کی ہیں۔

الم صفى الدين خزرجى يُرِيَّالَقَهُ في "ظلاصه تذهيب تهذيب الكمال" على المُعلَّذِي ، (خ، م، د، ت، ق) الحسن بن عَليّ بن مُحَمَّد بن عَليّ الْمُلْذِيّ ، أَبُو عَلَيّ الْحُلُوانِي الريحاني الْمُكِّيّ ، الْحُافِظ ، عن عبد الصَّمد وعبد الرَّزَّاق والربيع بن نَافِع ، و وكيع وخلق ، وعنه (خ، م، د، ت، ق). قَالَ يَعْقُوب ابن شبة: كان ثِقةً ثبتاً متقناً ، توقى بمَكَة سنة إثنتين وَأَرْبَعين وَمِائتَيْن . 184

<sup>83</sup> ل تقريب التهذيب، للعسقلاني، رقم الترجمة ١٢٧٢، الصفحة ٢٤٠. 184 خلاصة تذهيب تهذيب الكمال، للخزرجي، الصفحة ٧٩.

حفرات سے روایت کرتے ہیں ، اورآپ سے امام بخاری، مسلم ، تر مذی ،ابوداود، ابن ماجه بختالته اعادیث روایت کی ہیں، یعقوب ابن شیبہ بختالته اعلیہ تقد ، ثبت ، متقن تھے، مکہ مکر مہ میں ۲۳۲ھ میں وصال فرمایا۔

دوسری شخصیت نیزامام موس کاظم و گاتشنگ کو الے سے بیان کرنے والے شخ ابو علی حسن بن ابراہیم خلال مُراثین ہے، انہیں کے قول کو خطیب بغدادی مُراثین ابرائیم خلال مُراثین ہے، انہیں کے قول کو خطیب بغدادی مُراثین " میں اور " تاریخ بغداد " میں ، امام ابن جوزی مُراثین کی جانب توجہ نہیں کی ، بلکہ وہ اس بات دیگر حضرات نے نقل کیا ہے ، مخالفین نے ان کی جانب توجہ نہیں کی ، بلکہ وہ اس بات پر مصر ہیں کہ اس قول کے قائل شیخ طوانی ہے ، حالا نکہ اگریہ لوگ خطیب بغدادی بخدادی مُراثینی کی عبارت ہی غور سے پڑھ لیتے تو معلوم ہو جاتا کہ آپ نے صاف طور پر "حسن مُراثینی کی عبارت ہی غور سے پڑھ لیتے تو معلوم ہو جاتا کہ آپ نے صاف طور پر "حسن مین ابراہیم " تحریر کیا اورای کو امام ابن جوزی مُراثینی نے بھی بر قرار رکھا ،سند کی عبارت یوں ہے:

أخبرنا القاضي أبو محمد الحسن بن الحسين بن محمد بن رَامين الإستراباذي ، قال أخبرنا أحمد بن جعفر بن حَمْدَان القَطِيْعِي ، قال : سمعتُ الحسن بن إبراهيم أبا على الخَلَّال يقول .

جبکہ شیخ طوانی "حسن بن علی بن محمہ "ہے، جوش جنون مخالفین کو کہاں لے گیا قار کمین اس کا اندازہ اب بخوبی لگا سکتے ہیں۔ اگر اب بھی کہا جائے کہ قائل شیخ حلوانی ہی ہے تو اس کا جو اب ہم نے ان کا تذکرہ اور محد ثین کر ام کے اقوال نقل کر کے پیش ہی ہے تو اس کا جو اب ہم نے ان کا تذکرہ اور محد ثین کر ام کے اقوال نقل کر کے پیش

کردیاہے کہ وہ ثقہ ، صدوق اور جلیل القدر محد ثین کے استاد ہیں ، ویسے نہیں جیسا کہ عنر اور مخالفین نے ان کے بارے میں لکھا ہے۔ لہٰذاالی صورت میں ان کا قول معتبر اور لائق استنادہے۔

امام ابو علی حسن بن ابر اہیم بن توبہ المعروف ابو علی خلال کا تفصیلی تذکرہ علاق وجتو کے باوجود کسی ماخذ میں دستیاب نہیں ہو سکا،البتہ امام خطیب بغدادی میں ان کامخفر ذکر کیا ہے، چنانچہ لکھتے ہیں:

میشند نے "تاریخ بغداد" میں ان کامخفر ذکر کیا ہے، چنانچہ لکھتے ہیں:

الحسَن بن إبراهيم بن تَوْبَة ، أبو علي الخَلَّال . حدَّث عَنْ مُحَمَّد بن مَنْصُور الطُّوسي ، و أَبُو بَكْر المرُّوْذِي صاحب أَحْمَد بن حنبل . روى عنه أبو حَفْص بن الزَّيَّات . 85 لل

ترجمہ: آپ محمد بن منصور طوی اور ابو بکر مروذی صاحب احمد بن حنبل سے روایت کرتے ہیں ، جبکہ آپ سے ابو حفص بن الزیات روایت کرتے ہیں۔

تاریخ بغدادی میں ابو بمرین عنبر خراسانی مِنْ الله کے تذکرے میں لکھاہے:
اُخبرَ نِیه أبو الحسن محمد بن عبد الواحد، قال: أُخبرَ نَا عُمَر بُن
مُحَمَّد بُن على الناقد، قَالَ: حَدَّثَنَا الْحُسَن بُن إِبْرَاهِيم بُن تَوبة
الخلال، قَالَ: سمعتُ أَبَا بَكُو بُن عَنْ رَالخواساني.

<sup>185</sup>ل تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، ٨/ ٢٢٨، رقم الترجمة ٣٧٣٣.

ترجمہ: ہمیں خبر دی ابو الحسن محمہ بن عبد الواحد نے، انہوں نے کہا: ہمیں خبر دی عمر بن محمہ بن علی الناقد نے ، انہوں نے کہا: ہمیں حسن بن ابر اہیم بن توبہ الخلال نے بیان کیا کہ انہوں نے ابو بحر بن عنبر خراسانی سے سنا۔۔ الخ

اس حوالے سے مزید اتنا معلوم ہوا کہ آپ سے ساع کرنے والے تلا فدہ میں عمر بن محد بن علی الناقد اور آپ کے شیوخ میں ابو بکر بن عنبر خراسانی بھی شامل بیں (عمر بن محد الناقد ہی سے سفیان بن عینہ کے بارے میں ایک حکایت بھی تاریخ بغداد کے بارے میں ایک حکایت بھی تاریخ بغداد کے بائل مقام پر فدکورہے)۔ یہ امام خلال محینہ تھی شیخ خلال حلوانی محینہ تک ہی معاصر بیں ، البتہ انکے بارے میں علائے جرح وتعدیل خاموش ہیں ، اگر چہ خطیب بغدادی میں مالی جرنے وتعدیل خاموش ہیں ، اگر چہ خطیب بغدادی میں البتہ انکے بارے میں علائے جرح وتعدیل خاموش ہیں ، اگر چہ خطیب بغدادی میں البتہ کا بغیر کی جرح کے تذکرہ کرنا یک گونہ ان کی توثیق کی دلیل ہے۔ واللہ اعلم

186. تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، ١٦/١٦٥، رقم الترجمة ٧٦٥٥.

# امام موسى كاظم رضاعة "الله تعالى جَهَالَا كَي بار گاه من قبوليت كا دروازه"

الله تعالی ﷺ بَجَانَ نے امام موسی کاظم طالعین کو حیات ظاہری میں بھی لو گوں کی حاجات کو بورا کرنے، مصائب وآلام کے ماروں کی فریادری کرنے، اور مختاجوں و مسافروں کی مدد کرنے والا بنایا تھااوراسی فیض وکرم کو آپ طابعنڈ کے وصال کے بعد بھی جاری رکھا کہ لوگ آپ طالٹنے کی قبر انور سے توسل کر کے اللہ تعالی ﷺ کی بارگاہ ہے اپنی حاجات کے حصول میں کامیاب و کامر ان ہوئے اور ہور ہے ہیں۔ یہ الله تعالی عَبِّرَةِ إِلَىٰ كَا آبِ شِكْنَا يُمْ يُرِ فَصَلَ وكرم ہے۔ چنانچہ ہم نے نہایت تفصیل کے ساتھ محدث ابو علی خلال محت اللہ کیا ہے آپ رہائٹن کے مزارے توسل کرنے کی شخفیق لکھی ،اب یہاں مخضر أملاحظه فرمائیں کہ دیگر ائمہ کر ام نے اس بارے میں کیاار شاد فرمایا ہے۔ جنانجيه امام ابن حجر ملى عيث الله "الصواعق المحرقه" مين اور امام عبد الرؤف جنانجيه امام ابن حجر ملى عيث الله "الصواعق المحرقه" مين اور امام عبد الرؤف

مناوى مِمْةُ اللّهُ " الكواكب الدرية "مين لكھتے ہيں:

وَكَانَ مَعْرُوفاً عِنْدَ أَهْلِ الْعِرَاقِ بِبَابٍ قَضَاءِ الْحُوَائِجِ عِنْدَ الله . "كَانَ مَعْرُوفاً عِنْدَ الله ." ترجمہ: آپ طِن عُلِين عُراق والوں کے بہاں الله تعالی عَبْرُوبَانَ کی بار گاہ میں "باب قضاءالحوائج" ہونامشہور ہے۔

<sup>187</sup> الصواعق المحرقة ، للمكي ، الصفحة ٥٥٣ و الكواكب الدرية ، للمناوي ، ١/ ٢٦٢ .

ترجمہ: بھلائی کوخوبصورت چبرے والوں کے پاس طلب کرو۔

اس میں چہرے کی جس خوبصورتی کاذکر فرمایا گیاہے وہ ظاہری بھی ہو سکتی ہے۔ اور باطنی بھی ، اگر چہ یہاں ظاہری پہلوکا مر اد ہوناواضح ہے لیکن باطنی پہلوکا مر اد بننا بھی دیگر احادیث کی روشنی میں ممکن ہے، جیسا کہ اولیاء اللہ کے بارے میں وارد حدیث ہے: "جب تم انہیں دیکھو تو اللہ کی یاد آجائے "۔ پس اس میں جس رؤیت کو ذکر کیا گیاہے وہ خثیت الہی اوراطاعت خداوندی سے پیداہونے والی نورانیت ہے جو رنگ ونسل کی مختاج نہیں، بلکہ رہ تعالی جبالے اللہ اپنے فرمانبر دار و محبوب بندوں میں عبادت وریاضت کی کثرت کے طفیل الی کشش وجاذبیت پیدافرماویتا ہے کہ لوگ ان کی جانب متوجہ ہوجاتے ہیں۔ اوراگر ہم حدیث مبارک کو ظاہری معنی پر ہی محمول ان کی جانب متوجہ ہوجاتے ہیں۔ اوراگر ہم حدیث مبارک کو ظاہری معنی پر ہی محمول کریں تب بھی حرج نہیں، کیونکہ تخلیق خداوندی کا کمال ہے کہ اس نے بہت ی

<sup>88</sup> لـ قضاء الحوائج، للامام ابن ابي الدنيا، الصفحة ٤٨، الرقم ٥١.

ظاہری علامات کو باطن پر ولالت کرنے اور بہت سی باطنی علامات کو ظاہر سے پر کھنے کی راہ تخلیق فرمائی ہے۔

چانچہ ظاہری علامات کا انسان کی باطنی کیفیات پر اور باطنی کیفیات کا ظاہری اعضائے انسانی پر آثر انداز ہونا فطری آمر ہے ، پس دل کی سختی ایک باطنی کیفیت ہے لیکن اس کے واضح اثر ات انسان کے ظاہری خدوخال اور چبرے سے عیاں ہوجاتے ہیں۔ اس طرح نرمی وشفقت کا تعلق انسان کے باطن سے ہے، لیکن بہت سے چبرول کو دکھے کر بی ان کی معصومیت اور نرمی کا حساس پیدا ہونے لگتا ہے اور انسان گمان کر تا ہے کہ اگر یہ شخص میرے معاملہ کا تگران ہو اتو کام آسان ہوجائے گا۔ پس آپ مئل تی ایک کیفیت کی اطلاقی صورت کو بیان فرمایا ہے لیکن اس کا مطلب ہر گزیہ منبیل کہ ہر خوبصورت چبرے والا بی ایسی صفات کا حامل ہویا پھر چبروں کی خوبصورتی کو بیان فرمایا ہویا پھر چبروں کی خوبصورتی کو تعلیمات اس بات کی اجازت ویتی ہیں۔ تعلیمات اس بات کی اجازت ویتی ہیں۔

بہر کیف امام موسی کاظم رہ النائی جی حیات میں حسن ظاہری و معنوی سے مزین اور عوام الناس کے مرجع تھے ،اس دنیا سے قرب خداوندی میں معنوی سے مزین اور عوام الناس کے مرجع تھے ،اس دنیا سے قرب خداوندی میں جانے کے بعد بھی ان کا بیہ تسلسل جاری ہے اوراللہ تعالی ﷺ وَجَانَ نے ان کی قبر انور کو لوگوں کے لیے توسل کا وسیلہ بنادیا جس سے ان پر فیضان کا دروازہ کھلتا ہے اور چو نکہ اس صاحب مز ارکے توسل کا وسیلہ بنادیا جس سے ان پر فیضان کا دروازہ کھلتا ہے اور چو نکہ اس صاحب مز ارکے توسل سے اہل عراق کی حاجتیں اللہ تعالی ﷺ وَجَانَ پوری فرمادیتا ہے

اس لیے عراق والے آپ رہ اللہ تعالی جَرَّرَانَ کی بارگاہ میں قبولیت کا دروازہ "
کہہ کر یاد کرتے ہیں ، یہی مفہوم ہے "باب قضاء الحوائح "کا۔اور عراق والوں کی شخصیص اس لیے بیان کی گئی ہے کیونکہ وہ وہاں کے باشندے اورا کشر حاضر ہونے والے ہیں، جبکہ فیض خداوندی کا دریا ہر ایک کے لیے یکسال ہے۔واللہ اعلم مزارِ امام موسی کا ظم رشالٹنے کی کوشش اور قبر انور کو منتقل کرنے کی کوشش اور قبر انور کو منتقل کرنے کی کوشش

الم موی کاظم ر النفی اور اہل بیت کے مزارات مقدسہ ابتداء ہی ہے مسلمانوں کے در میان محترم بلکہ سبب رحت رہے ہیں، ای لیے شریعت کی حدود میں رہتے ہوئے مسلمانوں نے ناصرف ان کی توقیر کا خیال رکھا بلکہ ان کی جانب انگشت طعن دراز کرنے والوں کا بھی سدباب کیا ہے۔ لیکن تاریخ کے اوراق میں ایک واقعہ ایسا بھی ملتا ہے جس میں غلط فہی نے خوفناک کیفیت اختیار کرلی اور پھروہ ہواجس کا ایسا بھی ملتا ہے جس میں غلط فہی نے خوفناک کیفیت اختیار کرلی اور پھروہ ہواجس کا ایسا بھی ملتا ہے جس میں غلط فہی نہیں لگایا تھا۔

دراصل ماہ صفر سن چار سو تینتالیس ۴۳۳ سے میں بغداد کے اندر شیعہ سنی فساد
رونما ہوا جس کی بنیاد یہ تھی کہ اہل کرخ کے پچھ شیعوں نے مرکزی دروازے پر
سونے سے کندہ کرواکر لکھوایا کہ "محمد وعلی خیر البشر"، یہ جملہ کندہ کروانے پروہاں
کے اہل سنت نے کہا: شیعوں نے دراصل یہ پیغام دینا چاہا ہے" محمد وعلی خیر بشر ہیں، جو
انہیں مانے وہ شکر اداکرے اور جو ان کا انکار کرے وہ کا فرے "۔اس پر شیعوں کی

طرف سے جواب دیا گیا کہ ہماری مساجد میں فقط اتنا ہی لکھا ہوتا ہے مزید اضافہ جو بیان کیا جار ہاہے وہ ہماری جانب سے نہیں ہے۔

یا واقعہ یوں تھا"محمہ وعلی خیر البشر" شیعوں نے تکھوایا، بعد میں کس سازشی نے اس میں مذکورہ بالا اضافہ کر دیا تاکہ فساد پیدا ہو جائے ،اس پر جب شیعوں سے کہا گیا توانہوں نے وہی جواب دیا کہ ہم نے تو صرف"محمہ وعلی خیر البشر"بی تکھا تھا۔ امام ابن جوزی محمد البشر "بی تکھا تھا۔ امام ابن جوزی محمد البشر محمد الله کے اللہ کے الملاک والا مم "اورامام ابن کشیر محمد الله کے البدایة والنہایہ "میں اس تحریر اوراختلاف کی نوعیت قدرے مخلف ذکر کی ہے 189۔ ان تمام تفصیلات کو یہاں درج کرنے مناسب نہیں۔

بہر حال اختلاف ہو تارہا اور شدت بڑھتی رہی ،ای اثناء میں اہل سنت کا ایک ہاشی شخص قبل کر دیا گیا تو معاملہ اور سکین نوعیت اختیار کر گیا ،اہل سنت کے لوگوں نے اس کی لاش اُٹھا کر شہر میں جلوس نکالے اور بالآخر اسے امام احمد بن صنبل رہا تھی مقبر سے میں دفن کر دیا گیا ،بس اس کے انتقام نے پچھ کم فہم لوگوں کو براجیختہ کیا اور انہوں نے تدفین سے واپسی پر باب تبن کے مشاہد و مز ارات کارُخ کیا اور وہاں خوب فساد بریا کیا ،رات ہونے کی وجہ سے انہیں لوٹنا پڑا، نیزیہ باب تبن وہی ہے جہاں بہت سے ہاشمی و قرشی ائمہ کے مز ارات ہیں۔

<sup>189</sup>ل المنتظم في تاريخ الملوك والامم، للجوزي، ١٥/ ٣٢٩. والبداية و النهاية، للابن كثير، ١٥/ ٧١٩.

دوسرے دن فسادیوں کی کافی تعداد اکٹھی ہوگئی اور انہوں نے مشہد مقدس کا رُخ کیا وہاں جاکر وروازے بند کر دیئے اور مقدس مزارات کی اس حد تک بے حرمتی کی کہ امام موسی کاظم مُلْالْتُنْ ،امام محد الجواد مُلْاتُنْ کے مزارات تک کو آگ لگادی ،اس طرح وہاں موجود معزالدولہ، جلال الدولہ ، جعفر بن ابوجعفر منصور ،زبیدہ خاتون اور دیگر قبور کو بھی جلادیا۔

ان بد بختوں کا فساد اسی پر ختم نہ ہوابلکہ دوسرے دن یہ لوگ پھر آئے اور انہوں نے امام موسی کاظم رہائٹیڈ اورامام محمد الجواد رہائٹیڈ کے مز ارات کو کھو دناشر وع کیا تاکہ انہیں یہاں سے نکال کر مقبرہ امام احمد بن حنبل محمد النیڈ میں منتقل کر دیں لیکن قدرت خداوندی کہ اچانک دیوار گرپڑی اور امام موسی کاظم رہائٹیڈ اور آپ کے پوتے کی قبر کا درست مقام ان پر مشتبہ ہوگیا، پس وہ اس کے اطراف میں ہی کھدائی کرتے رہے۔ اسی دوران شیعوں نے حنفوں پر مختلف مقامات پر حملے کرنا شروع کر دیے انہیں حملوں میں شخ ابو سعد سر خسی حنفی ترشاند کا انتقال ہوا، نیز انہوں نے بھی بہت انہیں حملوں میں شخ ابو سعد سر خسی حنفی ترشاند کا انتقال ہوا، نیز انہوں نے بھی بہت سے مدارس، بازار اور دیگر املاک کو جلاکر خاک کر دیا۔

بہرکف اس دلخراش واقع کو کئی مؤرخین نے نقل کیا ہے ہم نے پورے واقع کو انتقاد کے ساتھ ذکر کر دیا ہے ،البتہ مشت نمونہ صرف امام ابن اثیر جزری میشاند کی "الکال فی الثاریخ" ہے مختر عبارت نقل کررہے ہیں۔
فَلَمَّا کَانَ الْغَدُ کَثُرُ الجَمْعُ، فَقَصَدُوا المُشْهَدَ، وَأَخْرَقُوا جَمِيعَ النَّرْبِ وَالْاَزَاج، وَاخْتَرَقَ ضَرِيعُ مُوسَى، وَضَرِيعُ ابْنِ ابْنِهِ النَّرْبِ وَالْاَزَاج، وَاخْتَرَقَ ضَرِيعُ مُوسَى، وَضَرِيعُ ابْنِ ابْنِهِ

عُمَّدِ بْنِ عَلَيْ، وَالْجُوَارُ، وَالْقُبَتَانِ السَّاجُ اللَّتَانِ عَلَيْهِمَا، وَاخْتَرَقَ مَا يُقَابِلُهُمَا وَيُجَاوِرُهُمَا مِنْ قُبُورِ مُلُوكِ بَنِي بُويْهِ مُعِزِّ الدَّوْلَةِ، وَمِنْ قُبُورِ الْوُزَرَاءِ وَالرُّوْسَاءِ، وَقَبْرُ جَعْفَرِ بْنِ وَجَلَالِ الدَّوْلَةِ، وَمِنْ قُبُورِ الْوُزَرَاءِ وَالرُّوْسَاءِ، وَقَبْرُ أُمَّهِ رُبَيْدَةً، أَي المُنْصُورِ، وَقَبْرُ الْأَمِيرِ مُحَمَّدِ بْنِ الرَّشِيدِ، وَقَبْرُ أُمَّهِ رُبَيْدَةً، وَجَرَى مِنَ الْأَمْرِ الْفَظِيعِ مَا لَمْ يَجْرِ فِي الدُّنْيَا مِثْلُهُ. فَلَمَّا كَانَ الْغَدُ وَجَرَى مِنَ الْأَمْرِ الْفَظِيعِ مَا لَمْ يَجْرِ فِي الدُّنْيَا مِثْلُهُ. فَلَمَّا كَانَ الْغَدُ عَلَيْ وَمُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ وَمُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ وَمُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ وَمُحَمَّدِ بْنِ عَلَيْ لِيَنْقُلُوهُمَا إِلَى مَقْبَرَةِ أَخْدَ بْنِ حَنْبَلٍ، فَحَالَ الْهُدُمُ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَعْرِفَةِ الْقَبْرِ، فَجَاءَ الْحَفْرُ إِلَى جَانِيهِ.

ترجمہ: جب دوسر ادن ہواتو جمع غفیر اکٹھاہوااورانہوں نے مشہد کارُخ کیا پس وہاں موجود سازوسامان جلادیا، حتی امام موسی کاظم، آپ کے پوتے محمد بن علی کے مز ارات اوران پر موجود قبوں کو بھی آگ لگادی ، نیز ان مز ارات کے اطراف میں بھی جو قبور شاہان بنی بویہ ، معزالدولہ، جلال الدولہ ، دیگر وزراء وروساء ، جعفر بن ابو منصور، امیر محمد بن رشید ، ان کی والدہ زبیدہ کی قبروں کو بھی جلا ڈالا، اوروہاں وہ شنیع کام ہوئے جس کی مثال نہیں ، پس جب ای مہینے (صفر) کی

<sup>90</sup> لى الكامل في التاريخ ، للجزري ، سنة ثلاث وأربعين وأربعمائة ، ذكر الفتنة بين العامة ببغداد وإحراق المشهد على ساكنيه السلام ، الصفحة ١٤٤١ .

پانچویں تاریخ کا دن چڑھا تو ہے گروہ دوبارہ لوٹااور موسی بن جعفر طالغین اور محمد بن علی طالغین کی قبریں کھودنے لگا تاکہ انہیں یہاں سے مقبرہ احمد بن عنبل عمل طالغین میں منتقل کر دیں، پس اچانک دیوار گریڑی، قبر مشتبہ ہوگئی اور کھد ائی اس کے اطراف میں ہوتی رہی۔
قبر مشتبہ ہوگئی اور کھد ائی اس کے اطراف میں ہوتی رہی۔

اس واقع کو بہت سے مور خین نے ذکر کیا ہے ،امام ذہبی جُواللہ اورامام ابن جوزی جُواللہ نے واقعہ تو لکھالیکن امام موسی کاظم رفائلہ کے حوالے سے ذکر نہیں کیا، جوزی جُواللہ نے واقعہ تو لکھالیکن امام ابن اثیر جزری جُواللہ نے "الکامل "میں اور عماد الدین جبکہ باقی اکثر مور خین مثلاً امام ابن اثیر جزری جُواللہ نے "الکامل "میں اور عماد الدین ابوالفداء جُواللہ نے "الحقر فی اخبار البشر "میں ذکر کیا ہے۔ 191 شخصہ فی اخبار البشر "میں ذکر کیا ہے۔ 191 شخصہ طابن الجوزی جُواللہ نے "مر آة الزمان" میں ذکر کیا ہے:

فسادیوں نے عونی شاعر ، ناشی اور جذوعی کی لاشوں کو قبر ول سے نکال کر جلایا ، جبکہ باتی قبور مثلاً امام موسی کاظم رظائفہ ، امام محد الجواد رظائفہ ور علاقہ موسی کاظم رظائفہ ، امام محد الجواد رظائفہ ور گیر کو اوپر سے آگ لگا دی ، نیز ان کا ارادہ تھا کہ موسی کاظم رظائفہ کی قبر کو یہاں سے مقبرہ امام احمد ویشائلہ میں منتقل کر دیں ، لیکن علوی اور دیگر حضرات آڑے آگئے اور معاملہ سر دیڑ گیا۔ 192

<sup>191</sup> المختصر في اخبار البشر ، للشيخ عهاد الدين أبي الفداء ، باب ذكر مسير العرب من جهة مصر . النخ ، ٢/ ١٧١ . وتاريخ الاسلام ووفيات مشاهير و الاعلام ، للذهبي ، ٣٠/ ٩ . 192 مرآة الزمان و تواريخ الاعيان ، للشيخ سبط ابن الجوزي ، ١٨/ ٤٨٩ .

## امام موسی کاظم طالعین کی شقیق بلخی سے ملاقات کرامات وعجائیات کا ظہور

امام ابن جوزی جمشالیہ نے آپ رشاعظ کے ایک مشہور اور حیرت انگیز واقعے کو معروف ولی اللہ عن مشہور اور حیرت انگیز واقعے کو معروف ولی اللہ حضرت شقیق بلخی جمشاللہ سے نقل کیا ہے۔ چنانچہ

أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي مَنْصُورٍ ، أَنْبَأْنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّكِ ، وَالْبَارَكُ بْنُ عَبْدِ الجُبَّادِ ، قَالا : أَنْبَأْنَا عُبَيْدُ اللهِ بَنُ أَخْمَدَ الصَّيْرَفِيُّ ، أَنْبَأْنَا أَبُو الْفَضْلِ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الشَّيْبَانِيُّ ، أَنْ عَلِيَ قَالا : أَنْبَأَنَا عُبَيْدُ اللهِ الْفَضْلِ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الشَّيْبَانِيُّ ، أَنْ عَلِيَ فَالَ : بْنَ الزُّبَيْرِ الْبَلْخِيِّ حَدَّثَهُمْ ، حَدَّثَنَا خُشْنَامُ بْنُ حَاتِمِ الأَصَمُّ ، حَدَّثَنِي أَبِي ، قَالَ : قَالَ لِي شَقِيقُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْبَلْخِيُّ :

خَرَجْتُ حَاجًا فَنَرَلْتُ الْقَادِسِيَّةَ ، فَبَيْنَا أَنَا أَنْظُرُ إِلَى النَّاسِ فِي ذِينَتِهِمْ وَكَثْرَةِمْ ، نَظَرْتُ إِلَى فَتَى حَسَنِ الْوَجْهِ ، شَدِيدِ السَّمْرَةِ ، فَوْقَ ثِيَابِهِ ثَوْبٌ مِنْ صُوفِ ، مُشْتَمِلٌ بِشَمْلَةِ ، فِي رِجْلَيْهِ نَعْلانِ ، وَقَدْ جَلَسَ مُنْفَرِدًا ، فَقُلْتُ فِي صُوفِ ، مُشْتَمِلٌ بِشَمْلَةٍ ، فِي رِجْلَيْهِ نَعْلانِ ، وَقَدْ جَلَسَ مُنْفَرِدًا ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي : هَذَا مِنَ الصُّوفِيَّةِ يُرِيدُ أَنْ يَكُونَ كَلَا عَلَى النَّاسِ ، وَالله لأَمْضِينَ إلَيْهِ وَلأُوبِخَنَّهُ ، فَدَنَوْتُ إِلَيْهِ ، فَلَمَّا رَآنِي مُقْبِلاً قَالَ : يَا شَقِيقُ : { اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنْم } لا المجرات : ١١ . ثُمَّ مَضَى ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي : فَدْ تَكَلَّمَ عَلَى خَاطِرِي وَمَا هَذَا إِلا عَبْدٌ صَالِحْ ، وَغَابَ عَنْ عَيْنِي ، فَلَمَّا نَزَلْنَا وَاقِصَةَ إِذَا الظَّنِّ إِلَى بَعْضَ الظَّنِ إِنْ مَعْنَى الْلَابُ اللَّهُ الْوَلْنَا وَاقِصَةَ إِذَا الْمَعْنِي وَمَا هَذَا إِلا عَبْدٌ صَالِحْ ، وَخُابَ عَنْ عَيْنِي ، فَلَمَّ نَوْلَنَا وَاقِصَةَ إِذَا الْمَابِي وَمَا هَذَا إِلا عَبْدٌ صَالِحْ ، وَخُابَ عَنْ عَيْنِي ، فَلَمَّ نَوْلَى وَمَا هَذَا إِلا عَبْدٌ صَالِحْ ، وَخُمُوعُهُ تَخِرِي ، قُلْتُ : هَذَا صَاحِبِي ، أَمْضِي عَلَى وَالْمِي وَمَا هَذَا إِلا عَبْدٌ صَالِحْ ، وَدُمُوعُهُ تَخِرِي ، قُلْتُ : هَذَا صَاحِبِي ، أَمْضِي الْمَالِدُ فَا وَلَهِ مَلَى الْمَالِدُ الْمَالِدُ الْمَالِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ

سِرِّي مَرَّتَيْنِ ، فَلَمَّا نَزَلْنَا زَبَالَةَ، إِذَا بِالْفَتَى قَائِمٌ عَلَى الْبِغْرِ وَبِيَدِهِ رَكُوةٌ ، يُرِيدُ أَنْ يَسْتَقِيَ مِنَ الْمَاءِ فَسَقَطَتِ الرَّكُوةُ مِنْ يَدِهِ فِي الْبِغْرِ ، فَرَأَيْتُهُ قَدْ رَمَقَ إِلَى السَّهَاءِ ، وَسَمِعْتُهُ يَقُولُ :

أَنْتَ رَبِّي إِذَا ظَمِئتُ مِنَ الماءِ وَقُوْتِي إِذَا أَرَدتُ الطَّعَامَا اللَّهُمَّ يَا سَيِّدِي ! مَا لِي سِوَاهَا فَلا تُعْدِمْنِيهَا . قَالَ شَقِيقٌ : فَوَالله، لَقَدْ رَأَيْتُ الْبِئْرَ وَقَدِ ارْتَفَعَ مَاؤُهَا، فَمَدَّ يَدَهُ فَأَخَذَ الرَّكُوَةَ وَمَلاَّهَا مَاءً، وَتَوَضّأ وَصَلَّى رَكَعَاتٍ، ثُمَّ مَالَ إِلَى كَثِيبِ رَمْلٍ، فَجَعَلَ يَقْبِضُ بِيَدِهِ وَيَطْرَحُهُ فِي الرَّكُوةِ وَيُحَرِكُهُ وَيَشْرَبُ ، فَأَقْبَلْتُ إِلَيْهِ ، وَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ ، وَقُلْتُ: أَطْعِمْنِي مِنْ فَضل مَا أَنْعَمَ الله بِهِ عَلَيْكَ . فَقَالَ: يَا شَقِيقُ، لَمْ تَزَلْ نِعْمَةُ الله عَلَيْنَا ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ، فَأَخْسِنْ ظُنَّكَ بِرَبِّكَ، ثُمَّ نَاوَلَنِي الرَّكُوَّةَ ، فَشَرِبْتُ مِنْهَا، فَإِذَا سُوَيْقٌ وَسُكَّرٌ، فَوَالله مَا شَرِبْتُ قَطَّ أَلَذً مِنْهُ، فَشَبعْتُ وَرَوِيتُ ، وَأَقَمْتُ أَيَّامًا لا أَشْتَهى طَعَامًا، ثُمَّ لَمْ أَرَهْ حَتَّى دَخَلْنَا مَكَّةً، فَرَأَيْتُهُ لَيْلَةً إِلَى جَنْبِ قُبَّةِ الشَّرَابِ فِي نِصْفِ اللَّيْل يُصَلِّي بِخُشُوعٍ وَأَنِينٍ وَبُكَاءٍ، فَلَمْ يَزَلْ كَذَلِكَ حَتَّى ذَهَبَ اللَّيْلُ، فَلَمَّا رَأَى الْفَجْرَ ، جَلَسَ فِي مُصَلاهُ يُسَبِّحُ الله، ثُمَّ قَامَ فَصَلَّى الْغَدَاةَ، وَطَافَ بالْبَيْتِ أَسْبُوعًا وَخَرَجَ ، فَتَبَعْتُهُ ، فَإِذَا لَهُ غَاشِيَتُهُ وَأَمْوَالٌ ، وَهُوَ عَلَى خِلافِ مَا رَأَيْتُهُ فِي الطُّرِيقِ ، وَدَارَ بِهِ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِ يُسَلِّمُونَ عَلَيْهِ ، فَقُلْتُ لِبَغْض مَنْ رَأَيْتُهُ بِقُرْبِ مِنْهُ: مَنْ هَذَا الْفَتَى؟ فَقَالَ: هَذَا مُوسَى بْنُ جَعُفَر.

فَقُلْتُ: قَدْ عَجِبْتُ أَنْ تَكُونَ مِثْلُ هَذِهِ الْعَجَائِبِ إِلا لِمَثْلِ هَذَا السَّيِّدِ. 193 حضرت شقق بلى عضد الله كالمنظمة عن :

میں جج کے لیے روانہ ہوا ۱۹۹۹، دوران سفر قادسیہ کے مقام پر قافلے نے پڑاؤ
کیا تو ہاں مختلف لوگ نظر آئے جو خوبصورت کپڑوں میں ملبوس، بڑی تعداد میں
موجود سے ،ای جگہ میں نے خوبصورت چہرے ،سرخی ماکل رنگت والانوجوان شخص
دیکھا،اس نے کپڑول کے اُوپر سے اُونی لباس اور پاؤں میں چپل پہن رکھی تھی، یہ تنہا
بیٹھا ہواتھا، میں نے گمان کیا کہ یہ نوجوان صوفیاء کی جماعت میں سے ہے،اوراس کا
دوران سفر لوگوں پر ہوجھ بننے کا ارادہ لگتاہے، پس میں ابھی جاکر اسے ڈانٹتا ہوں، جب
میں اس کے قریب پہنچا تو اس نے جھے آتاد کھے کر کہا:

اے شقیق!"بہت سے کمانوں سے دوررہاکرو، کیونکہ بعض کمان گناہ ہوتے ہیں"۔

<sup>193</sup> مثير الغرام الساكن، للجوزي، ذكر طرف مستحن من اخبار الصالحين، الصفحة دمثير الغرام الساكن، للجوزي، باب الطبقة السابعة من اهل المدينة، ٢/ ١٨٥.١٨٧، وصفوة الصفوة، للجوزي، باب الطبقة السابعة من اهل المدينة، ٢/ ١٨٥.١٨٧ رقم الترجمة ١٩١، و المختار من مناقب الاخيار، للشيخ مجد الدين ابن الاثير، ٥/ ٧٦-٧٨. و الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية، للمناوي، ١/ ٣٦٢.

<sup>194</sup> مفوۃ الصفوۃ اور بعض و محرکتب میں اس سنر مج کا سال ۲۳۹ھ لکھا گیاہے جو درست نہیں، جبکہ یہاں امام ابن جوزی نے سال کو ذکر نہیں کیا، پس ۲۳۹ھ نہ توشقق کجی کا زمانہ ہے اور نہ بی امام موسی کا ظم مرافقہ کا، اس لیے یہ سن جوزی نے سال کو ذکر نہیں کیا، پس ۴۳۹ھ نہ توشقی کجی کا زمانہ ہے اور نہ بی امام مجد الدین ابن اثیر نے المخار میں اور دیگر بعض نے ۲۳۱ھ ذکر کیاہے جو در ست ہے۔

اتنا کہہ کر وہ نوجوان چلا گیا، میں نے اپنے دل میں کہا: اس نے تومیرے ساتھ عجیب معاملہ کیا کہ میری اندرونی کیفیت کوبیان کر دیا، پس ضروریہ کوئی مردصالح ہے، (میں ضرور مل کرراز دریافت کروں گا،جب میں نے اس کا بیچھا کیا تو اسے نہ پاسکا) اور وہ نوجوان میری آئھوں سے او جمل ہو گیا۔

پھر جب قافلے نے واقصہ کے مقام پر پڑاؤکیاتو ہیں نے اس نوجوان کو وہاں نماز پڑھتے ہوئے دیکھا کہ اس کا جسم لرزرہا ہے اور آنسور بہہ رہے ہیں، ہیں نے کہا: یہی میر اساتھی ہے، مجھے اس کی خلاش تھی، میں جلدی ہے اس کے قریب گیاتا کہ اس سے دریافت کروں، قریب جاکر نماز ختم ہونے کا انظار کرنے لگا، نماز ختم ہوئی تو میں اس کی جانب متوجہ ہوا، اس نوجوان نے مجھے وکھے کر کہا: اے شقق! یہ آیت پڑھو،" بے شک میں تو ہہ کرنے والوں کو بخشے والا ہوں "۔یہ کہا اور مجھے وہیں چھوڑ کرچل دیا، میں نے کہا: یہ نوجوان لاز ما ابدالوں میں ہے ، اس نے میرے دل کی بات دومر تبہ ظاہر کردی۔

پھر جب قافلے نے زبالہ پہنچ کر پڑاؤ کیا تو میں نے اچانک ای نوجوان کو کنوکی کے قریب دیکھا، اس کے ہاتھ میں چھوٹا سابر تن تھا، جس سے وہ پانی پیٹا چاہتا تھا کہ ای اثناء میں برتن ہاتھ سے کنوکیں میں گر گیا، میں نے اس نوجوان کو دیکھا، اس نے آسان کی جانب نگاہ کی اور کہنے لگا:

جب مجھے پانی کی بیاس لگتی ہے تب بھی میر ارب تو ہی ہے، اور جب
میں کھانے کا ارادہ کرتا ہوں تب بھی میر کی طاقت تو ہی ہے۔ اے
میرے رب اے میرے معبود اتو جانتا ہے کہ میرے پاس اس برتن
کے علاوہ دو سرا برتن نہیں، پس تو مجھے اس سے محروم نہ کر۔

شقیق عبن الله سهتے ہیں: خدا کا محترانا

خدا کی قشم ایس نے ویکھا کہ کوئیس کا پانی بلند ہوااور اس نوجوان نے ہاتھ بڑھا کر اپ بر تن کو اُٹھالیا، پھر اس میں پانی بھر ااور وضو کر کے پچھ (چار) رکعت نماز ادا کی، پھر ریت کے ایک ٹیلے کی جانب آیااور وہاں بیٹے کر اس بر تن میں مٹی بھر نے لگا، پھر ہلایا اور منہ لگا کر پی لیا، ای دوران میں بھی وہاں پہنچ گیا اور سلام کیا تو اس نے میرے سلام کا جواب دیا، میں نے کہا: اللہ تعالی جَرَجَالاً نے اپ فضل سے تہمیں جو نعت دی ہے اس میں سے بچھے بھی دو، اس نوجوان نے کہا: اللہ تعالی جَرَجَالاً نی فاہری وباطنی نعتوں کا نزول ہو تاہی رہتا ہے، بس اپنے رب کے بارے میں حسن کی ظاہری وباطنی نعتوں کا نزول ہو تاہی رہتا ہے، بس اپنے رب کے بارے میں حسن ظن رکھو، پھر اس نے مجھے بر تن دیا، میں نے اس میں سے بیا، اس میں شکر اور ستو تھے ، فدا کی فتم! میں آج تک ایسالڈیڈ اور خوشبو دار کچھ نہیں پیایا، پس میں نے سیر ہو کر ، غدا کی فتم! میں آج تک ایسالڈیڈ اور خوشبو دار کچھ نہیں پیایا، پس میں نے سیر ہو کر ، بیا، اور کئی دن تک مجھے کچھ کھانے یہنے کی طلب ہی نہیں ہوئی۔

پھر وہ نوجوان مجھے و کھائی نہ دیا حتی قافلہ مکہ مکرمہ پہنچ گیا تو میں نے اس نوجوان کو آدھی رات کے وقت یانی کی مینکی کے قریب دیکھا کہ وہ نہایت خشوع

وخضوع سے روتے ہوئے نمازاداکررہاہے ،وہ ساری رات یوں ،ی رہا، جب فجر ہوئی تو وہ مصلیٰ پر بیٹھ گیا، تنبیج شروع کی اور پھر نماز فجر اداکی ،جب نماز کا سلام پھیراتو بیت اللہ کے گردسات چکرلگاکر طواف مکمل کیااور خانہ کعبہ سے نکل آیا۔

میں بھی پیچے ہولیاتو کیا دیکھتا ہوں کہ اس کے بہت سے خادم اور مال واسباب بھی ہیں، اب وہ بچھے اس حال میں دیکھا تھا، پس لوگوں نے اس کے گر د دائرہ بنار کھا تھا تا کہ اسے سلام کر سکیں، یہ معاملہ دیکھ کر میں نے تہریب کھڑے ایک شخص سے پوچھا: یہ نوجوان کون ہے؟ اس نے جواب دیا:

یہ موسی بن جعفر (بن محمر بن علی بن حسین بن علی بن ابوطالب دی ایک ہیں۔
تو میں نے کہا:

ایسے عائبات وکر امات کا صدورائی شان دالے سے ہی ہو سکتا ہے۔
کھیتی سلامت رہی اور دل بدل دیا

امام خطیب بغدادی" تاریخ بغداد "میں لکھتے ہیں:

مدینہ منورہ میں ایک عُمری شخص تھا (جو کس غلط قبی کی وجہ ہے) آپ رہائھنا کو تکلیف دیتا اور حضرت علی رہائھنا کو بُر اکہتا تھا، (اس کی حرکتوں ہے تھ آکر) آپ رہائھنا کے بچھ اَحباب نے عرض کی: ہمیں اجازت دیں کہ اُسے قبل کر دیں، لیکن آپ رہائھنا نے سختی کے ساتھ انہیں منع کر دیا اور بہت ڈانٹا، پھر اس شخص عُمری کے بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے عرض کی: وہ مدینہ کے مضافات میں کھیتی کرتا ہے ،پس

آپ د النی اور اس کی جانب تشریف لے گئے وہاں پہنچ تو دیکھا کہ وہ اپنی کھیتی میں داخل ہوگئے، جے دیکھ میں بیٹے ہوارہ کی اس کی کھیتی میں داخل ہوگئے، جے دیکھ کروہ عُمری چلانے لگا: میری کھیتی برباد نہ کرو۔ لیکن آپ د النی گئے گدھے پر سوارہ کی چلتے ہوئے اس کے قریب جا پہنچ ، وہال اُر کر بیٹے اور مسکرانے گئے، پھر اُس سے پوچھا : کھیتی میں تجھے کتنا نقصان ہوا(یعنی کتنا لگایا تھا جو برباد ہوا)؟ اُس نے کہا: سودینار۔ آپ نے پوچھا: کتنے ملنے تھے؟ اس نے کہا: میں غیب نہیں جانا۔ آپ ڈاٹنٹوئے نے اُس سے فرمایا:

میں نے پوچھا: کتنے ملنے تھے؟ اس نے کہا: میں غیب نہیں جانا۔ آپ ڈاٹنٹوئے نے اُس سے فرمایا:
میں نے پوچھا کہ تمہیں اس کھیتی سے کتنا نفع حاصل ہونے کی اُمید تھی، اُس نے کہا:

<sup>195</sup> سورة الأنعام: ٦/ ١٢٤.

<sup>196</sup> ہے۔ آیت مبارک کے ذریعے اس نے اہل بیت کی فضیلت کا ارادہ کیا کہ نبی مُثَلِّیْتُم کی ادلاد بھی الی بی صفات ہونی چاہیے جیسا کہ امام موسی کاظم مِثَلِّمُونُہ نے اُس کے ساتھ نرمی واحسان کا معالمہ کیا تھا، کہ دشمن کو قبل ہونے سے بھی بچالیا، کھیتی بھی بریاد نہ ہونے دمی اور پھر احسان کرتے ہوئے گالیاں دینے والے سخت وشمن کو تین سوویتاروں کی خطیر رقم بغیر کسی وجہ کے عنایت کر دی۔

سارے لوگ جیرانی سے جمع ہو کر اُس سے پوچھنے گئے: اجراکیا ہے؟ کیونکہ تم تو کچھ اور بی سے جائی ہاں میں انہیں گالیاں دیتا اور بُراکہتا تھا، لیکن اب حال یہ ہے کہ آتے جاتے ابو الحسن موی کو دعائیں دیتاہوں۔اس کیفیت کو دیکھ کر ابولحسن موی وظائیں دیتاہوں۔اس کیفیت کو دیکھ کر ابولحسن موی راہ ہے اُن احباب سے فرمایا جنہوں نے اُسے قتل کرنے کا ارادہ کیا تھا یادہ صلح جس کا میں نے ارادہ کیا تھا یادہ صلح جس کا میں نے ارادہ کیا تھا یادہ صلح جس کا میں نے ارادہ کیا جائے۔

<sup>197</sup>ـ تاريخ بغداد ، للخطيب البغدادي ، ١٥/ ١٥ . و سير أعلام النبلاء ، للذهبي ، ٢٧١/٦ .

### اہل سنت کی جانب ہے ایک ہزار سال کے بعد پہلی مرتبہ ترتیب دیاجانے والا مجموعہ

امام موسى كاظب طالله

جعو تحقیق مفتی اعباز احمسه

اہل بیت سے مروی احادیث کو جمع و محفوظ کرنے کا اہتمام اہلنت کی جانب سے تاریخ کے صدیوں پر محیط اُدوار میں چند مر تبہ ہی ہوا، اوراُن میں بھی زیادہ ترکام کی نوعیت کتب کے ضمن میں مسانید واَبواب کی صورت میں جمع روایات تھیں، جس میں کثیر الروایہ اصحاب، مثلاً امام جعفر صادق رفائقیٰ کی احادیث مرتب کی جا کمیں، کین کثیر الروایہ اصحاب، مثلاً امام جمعفر صادق رفائقیٰ کی احادیث مرتب کی جا کمیں، لیکن کی منظم و مستقل کام کی نظیر ہمارے سامنے موجود نہیں ،ای سبب سے اُن حفرات کے تذکاروسیرت کے بچھ پہلو بھی لوگوں کے سامنے زیادہ عمیاں نہ رہے اور صرف تقریری یا غیر ثابت شدہ مواد پر مبنی گفتگونے ماحول میں بازگشت پیدا کرنے کا صرف تقریری یا غیر ثابت شدہ مواد پر مبنی گفتگونے ماحول میں بازگشت پیدا کرنے کا 'کام انجام دیا۔

بہرکیف اہل بیت میں سے امام موسی کاظم رظائفیڈ پر اَب تک کی معلومات کے مطابق صرف ایک ہی معلومات کے مطابق صرف ایک ہی مرتبہ جمع روایات کا مختصر ساکام کیا گیااوراُسے بھی قریباً ایک ہزار برس گزر چکے ہیں،اس کے بعد سے موجود زمانے تک آپ رٹائفیڈ کی احادیث پر کوئی کام کسی بھی زبان ہیں سامنے نہیں آسکا۔

#### جزءمندموى بن جعفر

ہزار سال پہلے ہونے والا کام امام ابو کر محمد بن عبداللہ شافعی مُشاہِ متوفی مہر اللہ شافعی مُشاہِ متوفی اسم سے مرتب ہوا،ای جزء کو بعد اللہ کا ہے ،جو "جزء مند موی بن جعفر "کے نام سے مرتب ہوا،ای جزء کو بعد ازال اکابر محد ثین کرام نے روایت کیا، چنانچہ امام ابن حجر عسقلانی مِشاہِ کے حوالے سے ماقبل تصانیف کے ذیل میں جو سند "المجم المفہرس" سے منقول ہے ،ووای جزء کی

سندہ جو امام ابو بکر شافعی بیشانیہ سے ہوکر شیخ موسی بن ابراہیم مروزی بیشانیہ اور پھر امام موسی کاظم والفین کل پہنچی ہے۔ نیز شیخ ابو حفص سراج الدین عمر بن علی قزوین بیشانیہ متونی موسی کاظم والفین کتاب "مشیخة القزویٰی" میں اس جزء مسندکی تین متصل اسانید منقول ہیں، جن میں ساع کی صراحت کے ساتھ اسے امام موسی کاظم والفین کیک بیان کیا گیا ہے۔ ان میں سے امام ابونعیم بیشانیہ کی امام ابو بکر شافعی بیشانیہ سے اس جزء مسندکے ساتھ کی سندیوں مذکورہے:

أرويه أعلى منه عدداً ، عن الشيخ العالم مسند الدنيا ، فخر الدين أبي الحسن علي بن أحمد بن عبد الواحد المقدسي ، إجازة عامةً إن لم تكن خاصة ، بإجازته الخاصة من أبي المكارم أحمد بن محمد بن محمد بن عبد الله بن اللبان الأصبهاني ، بروايته كذلك إن لم تكن سهاعاً عن مسند وقته ، أبي علي الحسن بن أحمد بن الحسن الحداد ، بروايته كذلك عن الحافظ أبي نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق الأصبهاني ، بروايته عن أبي بكر محمد بن عبد الله بن إبراهيم الشافعي البزاز إجازة، حدثنا محمد بن خلف ، حدثنا موسى بن إبراهيم ، حدثنا موسى بن جعفر ، عن أبيه ، عن جده ، عن رسول الله عليه وسلم ، ورضي عنهم أجمعين . له

ل مشيخة القزويني ، للشيخ عمر بن علي القزويني ، دار البشائر الاسلامية ، الطبعة الاولى ٢٠٠٥ ، ١/ ٢٣٣ ، الرقم ٧٣ .

تواس جزء مند کی جتنی بھی معلوم اسناد ہیں ان سب کاطریق امام ابو بکر شافعی عنیند ہے محمد بن خلف عبر ان سے شیخ موسی بن ابر اہیم مروزی مُرانیہ اور ان سے شیخ موسی بن ابر اہیم مروزی مُرانیہ اور ان سے اللہ عنی بنائی اللہ اللہ موسی کاظم مِن اللہ نہ کے ذریعے سے سرکار دوعالم مَن اللہ کے جامل ہے۔ امام موسی کاظم مِن اللہ نہ ہم ان کے احوال درج کرنے کے کاظم مُن اللہ نہ کہ اور کی شخصیات معروف ہیں ، الہذاہم ان کے احوال درج کرنے کے بجائے امام موسی کاظم مُن اللہ کہ بعد سے تین رادیوں کے مختر احوال ترتیب وار درج کررے ہیں۔

#### جزءمند موسی بن جعفر کے راوی

#### (1) ابو عمران موسى بن إبراهيم المروزي ، البغدادي

آپ مین الله بعد الله بن لهید ،ابراہیم بن سعد ،اساعیل بن جعفر ،موی بن جعفر ،ابوجعفر ،ابوجعفر ،ابوجعفر رازی فیشانیم اور دیگر حضرات سے روایت کرتے ہیں ، جبکہ آپ میشانیم سے روایت کرنے ہیں ، جبکہ آپ میشانیم سے روایت کرنے والول میں محمد بن خلف بن عبد السلام ، محمد بن اوریس شعر انی فیشانیم وغیر ہ شامل ہیں ، آپ پر امام دار قطنی فیشانیہ اور یکی فیشانیہ نے جرح بھی کی ہے۔ و عیر ہ شامل ہیں ، آپ پر امام دار قطنی فیشانیہ اور یکی فیشانیہ نے جرح بھی کی ہے۔ و غیر ہ شامل ہیں ، آپ پر امام دار قطنی فیشانیہ اور یکی فیشانیہ نے جرح بھی کی ہے۔ و دوران استفادہ کیا، ان کے بارے میں کچھ کلام تلامذہ کے ذیل میں گزر چکا۔

ي تاريخ بغداد ، ١٥/ ٢٨ ، رقم الترجمة ٦٩٤٧ . ملخصاً . و ميزان الاعتدال ، ٤/ ١٩٩ .

(2) أبو عبد الله محمد بن خلف بن عبدالسلام ، الأعور المروذي آپ وَمَاللَة يَيْ بن باشم سمسار، عاصم بن على ، على بن جعد ، موى بن ابرا بيم مروزى اورابو بلال اشعرى يُخاللُهُ الله عروايت كرتے بين ، نيز ان سے روايت كرنے والول ميں ابو عمرو ابن ساك ، محمد بن عباس بن نجيج ، عبد العمد بن على طستى ، ابو بكر شافعي يُخاللُهُ اور ديگر شامل بيل آپ وَمُواللُهُ صدوق شے دامام دار قطنى وَشَاللُهُ نے كہا: ان ميں حرن نبيس عبد الباقي بن قانع وَمُناللُهُ كمتے بين : محمد بن خلف بن عبد السلام ميں وصال كيا۔ و

(3) أبوبكر محمد بن عبد الله بن ابراهيم بن عَبْدُويّه الشافعي البغدادي .

آپ امام، محدث، فقیہ وججۃ اور مسند عراق سے، انکی "الاجزاء الغیلانیات "مشہورہ، آپ بوئی، آپ نے ساع مشہورہ، آپ بوڈاللہ کی پیدائش مقام جبل میں ۲۲۰ھ میں ہوئی، آپ نے ساع صدیث صرف جھ سال کی عمر میں سن ۲۲۱ھ میں شروع کر دیا، آپ کے مشاکع میں محمد بن شداد مسمعی، ابن ابی العوام، ابو قلابہ رقاشی ، امام ابن ابی الدنیا بیشائی جیسے اکابر محد ثین شامل ہیں، امام مزی بیشائیہ نے غیلانیات میں مذکور آپ کے شیوخ کا تذکرہ تالیف کیا، آپ نے طویل عمریائی اور جلالت علمی، علواسناد، اور بہت سے حضرات سے تالیف کیا، آپ نے طویل عمریائی اور جلالت علمی، علواسناد، اور بہت سے حضرات سے تالیف کیا، آپ نے طویل عمریائی اور جلالت علمی، علواسناد، اور بہت سے حضرات سے

ق تاريخ بغداد، ٣/ ١٢٤، رقم الترجمة ٧٤٥. ملخصاً

روایت کے تفر دنے طالبان حدیث کو آپ کی جانب متوجہ کیا۔ آپ بُرُخاتَدُ سے روایت کرنے والوں میں امام دار قطنی ،ابو حفص شاہین ،ابوعبد الله ابن مندہ،ابو بکر بن مر دویہ ،اسحاق اسفر اکمنی بُرِخَاللہ اُو غیرہ شامل ہیں۔خطیب بغدادی بُرِخَاللہ نے آپ کو ثقہ ، شبت ، کثیر الحدیث اور عمدہ تالیف کا حامل قرار دیا، جبکہ دار قطنی بُرُخَاللہ نے انہیں ثقہ ،مامون اور جمہ وقت ہوشیار کہا۔ آپ بُرِخَاللہ نے ذوالج ۳۵سے میں وصال فرمایا۔ 4

#### "جزءمندموسی بن جعفر" کی دستیابی و تبیض

امام ابو بکر شافعی بیتانی کے فدکورہ جزء کا مخطوط دارا لکتب الظاہریہ ، دمشق سے حاصل ہوگیا، جس کی تبیین بھی کرلی گئی ، اورارادہ تھا کہ اے ترجمہ و تخریج کے ساتھ کتاب ہذامیں شامل کر دیا جائے ، لیکن اس دوران سعودی عرب کے علمی مر اکز میں مزید تمین نسخوں کی تفصیلات دیکھنے میں آئیں ، جس کے بعد اس کام کو اُن نسخوں کے حصول اور تقابل کی وجہ سے ملتوی کر دیا گیاہے ، کیونکہ دارالکتب الظاہریہ کا مخطوط بعض مقامات سے محوادر بعض پر قابل مطالعہ نہیں تھالہذا اندازے سے کلمات کو پڑھ کر لکھنے کے بجائے بقیہ نسخہ جات کی روشنی میں مرتب کیا جانازیادہ سود مند گمان ہوا، تو ای بات کو مد نظر رکھتے ہوئے فی الحال جزء مند کو کتاب ہذا میں شامل نہیں کیا جارہا، خداکرے بقیہ مخطوطات تک رسائی ملے اور یہ مجموعہ بھی آتھوں کی زینت ہے۔ خداکرے بقیہ مخطوطات تک رسائی ملے اور یہ مجموعہ بھی آتھوں کی زینت ہے۔

ك سير أعلام النبلاء، للذهبي، ١٦/ ٣٩، الرقم ٢٧.

### را فم الحروف كى مرتب كرده "مندامام موسى كاظم "طالمنظة

متذکرہ بحث ہے واضح ہوگیا کہ امام موی کاظم رہ گاتھنے کی احادیث پر اب تک صرف ایک ہی کام ہوااور وہ امام ابو بر شافعی بڑھاتھ متوفی ۳۵ سے کا ہے، چنانچہ اس کام کے قریباایک ہزار چورای ۱۹۸۰ برس بعد ہمیں یہ سعادت نصیب ہوئی کہ امام موی کاظم رہ گاتھنے ہم وی احادیث جو محدثین کرام کی کتب میں بھری ہوئی تھیں اُنہیں کے کاظم رہ گاتھنے ہم وی احادیث جو محدثین کرام کی کتب میں بھری ہوئی تھیں اُنہیں کے کاری، تواللہ تعالی بھڑ کی کئے نصل وکرم ہے ہم نے تلاش وجتجو کے بعد اس مختصر مجموعے کو مرتب کیا، جس میں ہر حدیث کو مع سند و متن اور حوالہ جات کے درج کیا ہم اور محققین کرام بھی اس سے مستفید ہو سکیں۔ یہاں یہ بات واضح ہوت کہ ہماری جمع کر دہ مر ویات اس جزء مسندگی احادیث کے علاوہ ہیں جے امام ابو بر شافعی بھوتھی کے دو دو آثر یکساں ہیں:

- مَنْ أَذِنَ لَهُ بِالدُّعَاءِ فُتِحَتْ لَهُ أَبُوَابُ الرَّحْمَةِ .
- الإيرانُ مَغْرِفَةٌ بِالْقَلْبِ، وَإِقْرَارٌ بِاللَّسَانِ، وَعَمَلٌ بِالأَرْكَانِ.
- قال على: إنَّهُ سَيَأْتِي قَوْمٌ يُجَادِلُونَكُمْ بِالْقُرْآنِ فَخُذُوْهُمْ بِالسُّنَنِ، فإنَّ أَصْحَابَ السُّنَنِ أَعْلَمُ بِكِتَابِ الله .
- أَتي علي عليه السلام بِرَجُلٍ قَدْ سَبَ الله فَقَالَ: عَلِيٌّ: فَاقْتُلُوهُ وَمَنْ سَبَ الله فَقَالَ: عَلِيٌّ: فَاقْتُلُوهُ وَمَنْ سَبَ أَنْبِيَاءَ الله فَاضْرِبُوهُ.

ہماری مند میں کل ۲۰ اُحادیث ہیں، جن میں ۵۸مر فوع، جبکہ ۱۳ تاروا توال ہیں، اور اس جزء مند میں جو امام ابو بکر شافعی عمین کی جانب منسوب ہے اس میں قریباً
۲۰ اُحادیث و آثار ذکر کیے گئے ہیں، جن میں سے متذکرہ چار ہمارے مجموعے میں بھی کیسال ہیں، تو یول دونوں مجموعوں میں احادیث و آثار کی بلا تکر ارتعد اد ۱۲۲ جبکہ تکر ارکے ساتھ ۱۳۲۰ جبکہ تکر ارکے ساتھ ۱۳۳۰ جبکہ تکر اور ساتھ ۱۳۳۰ جبکہ تکر ارکے ساتھ ۱۳۳۰ جبکہ تکر ارکی بلا تکر کر تکر کے ساتھ ۱۳۳۰ جبکہ تکر ارکی بلاتے ساتھ بلاتے ساتھ ۱۳۳۰ جبکہ تکر ارکی بلاتے ساتھ ۱۳۳۰ جبکہ تکر ارکی بلاتے ساتھ بلاتے ساتھ

ہم نے اپنے مجموعے میں اوّلا سند کو ذکر کیا اور پھر متن حدیث کو اعراب و ترجمہ کے ساتھ ، پھر حواثی میں اس کی مفصل تخر تئ کر دی ہے اور سند میں جس مقام پر امام موی کاظم رفیا تیز کا نے ساتھ ، پھر حواثی میں اس کی مفصل تخر تئ کر دی ہے ۔ بعض او قات . امام موی کاظم رفیا تیز کے طریق ہے ، ہی ایک روایت کئ کتب میں نذکور ہوئی تو ہم نے تمام حضرات کی اسانید کو ذکر کرنے کے بجائے صرف ایک کی سند کو ذکر کیا ہے ، اس مام حضرات کی اسانید کو ذکر کرنے کے بجائے صرف ایک کی سند کو ذکر کیا ہے ، اس کے لیے تخر تئ میں جس کتاب کا حوالہ سب سے پہلے درج ہے سند و متن ای کتاب سے ماخو ذہے ، البتہ بقیہ کتب میں یاتو اس کی دو سری سند یا پھر متن و شاہد نذکور ہے ۔ اس طرح ہم نے احادیث مر فوعہ کو اوّلا الگ ذکر کیا جبکہ آثار وا قوال کو امتیاز دینے کے لیے اخیر میں جمع کیا ہے تاکہ سہولت رہے ۔

اس مجموعے میں ہماری کوشش رہی کہ آپ رظائفنا کی کسی الیک روایت کو درج نہ کیا جائے جس کے موضوع ہونے پر اہل علم کا اتفاق ہوا، ای لیے ہم نے بہت ی روایات کو عمداً جھوڑدیا، کیونکہ اُن پر امام بیجل مجمع اُنٹیم، امام عسقلانی مجمع اُنٹیم اورامام سیوطی برخاللہ جیسے اُساطین نے موضوع ہونے کا تھم لگایا تھا، لیکن وہ روایات جنہیں اکابر محد ثین نے نقل کیا اور موضوع کا تھم بیان نہیں کیا، البتہ معاصر عرب محققین نے انہیں موضوع قرار دیا ہے تو اُن عرب محققین کے بجائے ہم نے محد ثین کی نقل اور عدم جرح کو ترجیح دی ہے، لہٰذا الی چند روایات کو لے لیا۔ کیونکہ معاصر محققین میں ایک روش عام ہے کہ ایک مرتبہ جو پیٹرن سیٹ کرلیابس بلا تحقیق ہر مقام پر ای کو استعال کرتے ہے جائے ہیں۔

اس کی ایک واضح مثال شیخ ناصر الدین البانی ہے، جن کے یہاں احادیث کو موضوع قرار دینے کی شاہر اہ کافی آسان ہے، وہ اپنے مقررہ فار میٹ کے مطابق جہال کسی راوی کو دیکھتے ہیں وہیں تھم وَضع لگا دیتے ہیں، حالا نکہ یہ اصول ناتو علمائے حدیث کے یہاں معتبر اور نہ ہی دیانت کے تقاضوں سے ہم آ ہنگ ہے، کیونکہ بہت سے راوی ایسے ہوتے ہیں جن کی کسی ایک شیخ سے روایت ضعیف و متر وک ہوتی ہے لیکن دیگر شیوخ سے راوی کی وایات معتبر و صحیح شار کی جاتی ہیں۔

پس ایسے میں اس راوی کے نام کو دیکھ کربس ایک ہی تھم داغتے جانے کسی طرح بھی قابل تعریف نہیں ہے ،لیکن افسوس! ہمیں شیخ البانی کے یہاں یہ اسلوب کئی مقامات پر دکھائی دیا۔ نیز ان کی ای روش نے کئی معاصر محققین کو بھی راہیں ہموار کردیں اور وہ بھی ای ڈ گر پر چلتے نظر آئے۔ نعوذ باللہ

شخ البانی کے اس اسلوب پر ان کے معاصرین اہل علم نے علمی گرفتیں بھی کیں، چنانچہ شخ حسن بن علی السقاف کی "تناقضات الالبانی الواضحات " تین جلدوں میں، اس طرح شخ عبد اللہ غماری مغربی کی "جزء فیہ الرد علی الالبانی "، اور شخ سقاف ہی "قاموس شائم الالبانی "وغیرہ کتب میں اس موضوع پر سیر حاصل بحث اور امثال موجود ہیں کہ شخ البانی کس طرح اپنے مقصد پر پورانہ اُتر نے والی احادیث کو موضوع وضعیف قرار دیتے اور ائمہ متقد مین پر طعن کرتے ہیں۔ شخ البانی کے تضادات کی ایک مثال قاموس مذکور میں ہے: انہوں نے سیح تر ذی میں حدیث "السلام قبل الکلام "کی مثال قاموس مذکور میں ہے: انہوں نے سیح تر ذی میں حدیث "السلام قبل الکلام "کی مثل قاموس مذکور میں ہے: انہوں نے سیح تر ذی میں حدیث "السلام قبل الکلام" کی مثل قاموس مذکور میں ہے: انہوں نے سیح تر ذی میں حدیث "السلام قبل الکلام" کی مثل قاموس مذکور میں اس پر موضوع ہونے کا علم بھی لگادیا۔

مثل شخ البانی کے ایسے بہت سے نظائر ہیں جن سے ان کی خود ساختہ روش کا بخوبی اندازہ لگایا جاساتھ ہو دیا۔

مٹونی اندازہ لگایا جاسکتا ہے، ای وجہ سے ہم نے اپنے مجموعے میں شخ البانی کی رعایت کو ملح خوانی نہیں رکھا، جیسا کہ ان کا حال واضح ہو دیکا۔

### محمربن محمداشعث كوفي مشخصيت اورروايات

امام موی کاظم ر الفند کے طریق سے احادیث روایت کرنے والوں کی فہرست میں ایک نام محمد بن اشعث کوئی کا ہے ،ان کا پورانام محمد بن محمد اشعث کوئی ہے ،کنیت ابوالحن اور ابو علی بیان کی جاتی ہے ،مصر کے رہنے والے تھے ،انکی "سنن" معروف ہے ،ان کے بارے میں محد ثین نے جرح کی ہے ،امام ذہبی مرافقہ نے ان پر کام کرتے ہوئے ذکر کیا:

مُحَمَّد بن مُحَمَّد بن الْأَشْعَث الْكُوفِي أَبُو الْحِسن نزيل مصر ، قَالَ ابْن عدي : حمله تشيعه على أن أخرج إِلَيْنَا نُسْخَة نَحُو ألف حَدِيث عَن مُوسَى بن اسهاعيل بن مُوسَى بن جَعْفَر بن مُحَمَّد عَن آبَائِهِ بِخَط طري عامتها مَنَاكِير وَكَانَ مُتَهمًا . ق

چنانچہ امام ذہبی مجھ اللہ علیہ تبعرہ معاصرین کے ہاتھ چڑھ گیا، اُب جہال کہیں محد بن اشعث کوفی کا نام روایت میں نظر آتا ہے ، خاص طور پر شخ البانی اور ان کے مستفیدین امام ذہبی محمد اللہ کا تبعرہ جڑتے اور یک لخت موضوع موضوع کی صدائیں بلند کرنے لگتے ہیں، وہ بچارے اس تبعرے کے آگے کسی غورو فکر اور شختین کی چندال ضرورت محسوس نہیں کرتے ہیں۔

اس طرح کے چند مقامات کا جمیں بھی سامناہوا، چنانچہ ہم نے ارادہ کیا کہ اس راوی پر ذراتصویر کے زخ کو واضح کر دیں تاکہ اس مخضر گفتگو میں تشکی باتی نہ رہے، پس یہ محمہ بن اشعث کو فی اگر چہ ثقہ نہیں، لیکن ایسے بھی نہیں کہ ان کی تمام ہی روایات کو پس پشت ڈال دیا جائے، کیونکہ غیر ثقہ اور ضعیف زواۃ سے بھی بہت سی ایسی روایات مروی ہیں جو صحیح اور دیگر قرائن کی روشنی میں قابل اعتبار ہیں، یہی حال محمد بن اشعث کو فی کا بھی ہے، کہ ان کی وہ روایات جن کا ثبوت کسی اور طریق پر نہیں

ي المغني في الضعفاء ، للذهبي ، دار الكتب العلمية ، ٢/ ٣٦٨ ، الرقم ٥٩٥٠ ، و لسان الميزان ، للذهبي ، دار البشائر الاسلامية بيروت ، ٧/ ٤٧٦ ، الرقم ٧٣٥٨ .

اور نہ ہی انہیں کسی ثقہ امام و محدث نے نقل کیا ہے تو بلاشبہ ان پر کلام ہو سکتا ہے۔
لیکن اگر ان کی روایات ثقہ امام بغیر جرح کے نقل کرے، یا پھر دیگر مصادر سے اُن کی
تائید ہو جائے توالی صورت میں تھم وضع نہیں لگایا جاسکتا، اس گفتگو کو چند مثالوں کی
صورت میں ملاحظہ فرمائیں۔

امام بیہ قی بھتا تھ نقدر جال میں مسلم اور جلالت علمی میں محترم ہے، آپ کی ایک معروف کتاب "سنن کبری" ہے جسے اہل علم کے یہاں اُمہات کتب میں گروانا جاتا ہے، خود امام بیہ قی بھتا تھ اس کتاب کی تالیف پر نازاں تھے، اس کتاب میں امام بیہ قی بھتا تھ اس کتاب کی تالیف پر نازاں تھے، اس کتاب میں امام بیہ قی بھتا تھ کے اس کتاب میں ایک حدیث محد بن اشعث کے اس طریق سے لی بیہ قی بھتا تھ کے اس طریق سے لی ہے جو اہل بیت سے مروی ہے اور وہ ہیے:

لَيْسَ لِلْعَبْدِ مِنَ الْغَنِيمَةِ شَيْءٌ إِلَّا خُرْثِيَّ الْمَتَاعِ ، وَأَمَانُهُ جَائِزٌ إِذَا هُوَ أَعْطَى الْقَوْمَ الْأَمَانَ . <sup>ق</sup>

اس پر امام علی متقی میشند صاحب کنز العمال نے نفیس فائدہ ذکر کیا ہے، کہ محمد بن اشعث کی اہل میں میں است سے مروی اس حدیث کو امام بیہقی میشند نے ایک تو این مایہ

السنن الكبرى، للامام البيهقي، دار الكتب العلمية، الطبع الثالث، ٦/ ١٦٠، الرقم
 ١٨١٧٢ . و كنز العمال، للامام علي المتقي، موسسة الرسالة بيروت، الطبعة الخامسة،
 ١٨٥٨ ، الرقم ١١٥٥٨ و ١٠٩٨٣ .

<sup>7۔</sup> اس عبارت کا اصل متن مع ترجمہ احادیث کے باب میں نقل کیا گیاہے، یہاں مغہوم درج ہے۔

ناز کتاب سنن کبری میں نقل کیا جس کے بارے میں ان کا کہناہے کہ وہ اس میں کسی الی حدیث کو نقل نہیں کریں گے جو ان کے علم کے مطابق موضوع ہو گی اور دوسری بات بیر کہ ان سے مروی حدیث کو فضائل کے بجائے احکام کے باب میں نقل کیا، کیونکہ فضائل کے باب میں تو پھر تسامح بَر ت لیاجا تا ہے لیکن احکام کے بارے میں کسی نرمی کوروانہیں ر کھا جاتا۔ پس بیہقی عمن اللہ کا اس خاص سند سے احکام کے باب میں محمر بن اشعث کوفی کی روایت کو ذکر کرنااس پر دلالت کرتا ہے کہ بیہ حدیث موضوع نہیں اور نہ ہی اہل بیت کے طریق سے ان کی تمام مرویات موضوع ہیں۔ ا مام علی متقی حمیث یک نظر میں شایدیہی ایک حدیث تھی جسے سنن کبری میں نقل کیا گیا،لیکن را قم کو تلاش کے بعد اسی سنن کبری میں ایک اور حدیث بھی مل گئی جے محد بن اشعث کے طریق ہے امام بیہقی جمشانیڈ نے احکام کے باب میں نقل کیا ہے: وَجَدْنَا فِي قَائِمٍ سَيْفِ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الصَّحِيفَةِ : إِنَّ الْأَقْلَفَ لَا يُثْرَكُ فِي الْإِسْلَامِ حَتَّى يُخْتَنَّنُ وَلَوْ بَلَغَ ثَمَانِينَ سَنَةً . 8

٨. السنن الكبرى، للبيهقي، كتاب الاشربة، باب يكره السلطان على الاختنان ..الخ، ١/٥٦١، الرقم ١٧٥٥٨، و تبيين الامتنان بالأمر بالاختتان، للابن عساكر، الزقم ٦، الصفحة ٣٠. إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة، للامام أبي العباس البوصيري، كتاب الطهارة، باب ٩، ١/ ٢٩٣، الرقم ٤٨٣

اس حدیث کو امام ابن عساکر بیخافیہ نے اپنے جزء" تعبیین الامنان "میں اہل بیت کے فد کورہ طریق ہے ہی نقل کیا ہے، تو ان ائمہ کر ام کا محمد بن اشعث کوئی ہے خاص احکام کے بارے میں اہل بیت کی احادیث کو ذکر کرنا اس بات پر واضح دلالت کرتا ہے کہ محمد بن اشعث کوئی کی تمام روایات نہ تو موضوع ہیں اور نہ ہی ضعیف، کونکہ اگر واقعی ایسا ہوتو بھر امام بیجی بیخ اور پھر امام ابن عساکر بیخافیہ نود بھی اس جرم میں شامل مانے جائیں گے حالا نکہ یہ حضرات اہل علم کے مقتداء اور معتبر ائمہ میں ہیں۔ نیز صرف یہ دوائمہ ہی نہیں، بلکہ امام ابن عبد البر بیخافیہ بی محمد بن اشعث کوئی کی اہل بیت کے طریق سے حدیث کوروایت کرنے والوں میں ہیں کہ انہوں نے موطا کی اہل بیت کے طریق سے حدیث کوروایت کرنے والوں میں ہیں کہ انہوں نے موطا امام مالک پر تکھی ہوئی اینی مشہور شرح" التمہید "میں ان سے یہ روایت لی:

اورامام خطیب بغدادی مُرِیَّااللَّهُ نے تو ابنی بہت ی کتب مثلاً الموضح لاوہام الجمع والتفریق، الکفایہ فی علم الروایہ، اقتضاء العلم، الجامع لا خلاق الراوی وغیرہ میں خاص محمد بن اشعث کو فی ہے کئی احادیث لی ہیں، جس ہے واضح نتیجہ بر آ مذہو تاہے کہ محمد بن اشعث کی ہر روایت نہ تو الل بیت ہے منسوب نسخہ موضوعہ سے نقل شدہ ہے، جس کا اشعث کی ہر روایت نہ تو الل بیت ہے منسوب نسخہ موضوعہ سے نقل شدہ ہے، جس کا

و التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، للامام ابن عبد البر، حديث تاسع عشر من
 البلاغات، ٢٤/ ٢٢٠.

عرب محققین جگہ جگہ حواثی و تحقیقات میں ماتم کرتے پھرتے ہیں، اور نہ ہی ان کی ہر روایت پر امام ذہبی، امام دار قطنی اور امام ابن عدی نِیْسَنیم کا تبھرہ جڑا جا سکتا ہے۔
تو اس طرح اہل بیت کرام کی وہ روایات جو محمہ بن اشعث کوئی ہے مروی تھیں، اوّلاً تو ان کی موضوعیت کی کیفیت اور راوی کے بارے میں ہم نے مختمر کلام کر دیا ہے، نیز ہم نے انہیں اپنے مجموعے میں نقل کرنے کے بعد کم از کم اس متن کے شاہد و تابع کو دیگر احادیث اور ائمہ کی کتب ہے بھی مبر ہن کرنے کی سعی کی ہے تاکہ اس طریق کو مزید تقویت مل سکے۔اس کے لیے تخریج میں مفصل حوالہ جات کو ذکر کر دیا ہے کیونکہ متن کتاب میں تمام عبارات کو درج کرنے ہے ضخامت اور عوام کی عدم دیجیں در پیش تھی، اہل علم مر اجع ہے استفادہ کرتے ہوئے مزید تحقیق کرناچاہیں عدم دیجیں در بیش تھی، اہل علم مر اجع ہے استفادہ کرتے ہوئے مزید تحقیق کرناچاہیں۔
تو ان کے لیے راہیں ہموار ہیں۔

لہذااب احادیث کو ملاحظہ کرنے والے اس بات کا خیال ضرور کھیں کہ کی راوی پر چندائمہ کرام کی جرح من کل الوجوہ نقصان نہیں دیتی، کیونکہ شاید ہی کوئی ایسا محدث دنیا میں پیداہوا ہو جس پر کسی نہ کسی قول و جہت سے جرح نہ کی گئی ہو، خود امام بخاری مین اللہ جن کی ذات شرق تا غرب مسلم ہے، لیکن الحکے معاصرین اور بعد کے ائمہ کرام نے علمی اصولوں پر ناصرف الن سے اختلاف کیا بلکہ جرح بھی کی ہے، قوصرف جرح کا پایا جانا ہر گزائمیں نقصان دہ نہیں، جب تک کے دگر اصول و قرائن بھی اس کی تائید نہ کرتے ہوں۔ یہاں ای قدر پر اکتفاء ہے۔

(1) حَدَّثَنَا عَبْدُ الله ، حَدَّثَنِي نَصْرُ بْنُ عَلِيُّ الْأَذْدِيُّ ، أَخْبَرَنِي عَلِيُّ بْنُ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَيْ بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَى بْنِ عَلَيْ بْنِ عَلَيْ ، حَدَّثَنِي أَخِي مُوسَي بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ : ، عَنْ عَلَيْ بْنِ مُحَمَّدٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ :

أَنَّ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخَذَ بِيَدِ حَسَنٍ وَحُسَيْنٍ فَقَالَ : مَنْ أَحَبَّنِيُ وَأَحَبُ هَذَيْنِ وَأَبَاهُمَا وَأُمَّهُمَا كَانَ مَعِي فِي دَرَجَنِيْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ . لَا

ترجمہ: آب سَنَّ عَلَیْهِ مِمَانِی خَسَن وحسین طِالْتُهُمُنا کا ہاتھ تھام کر ارشاد فرمایا: جس نے مجھ سے محبت کی ،اوران دونوں سے محبت کی ،اوران دونوں کے محبت کی ،اوران دونوں کے مال باپ (سیّدناعلی مرتضی اور سیّدہ فاطمہ طِیْ ہُنا) سے محبت رکھی ،وہ

ل سنن الترمذي ، للامام محمد بن عيسى الترمذي ، مكتبة المعارف الرياض ، الطبعة الاولى ، كتاب المناقب ٤٦ ، باب ٢١ ، الرقم ٣٧٣٣ ، الصفحة ٤٦٨ . و فضائل الصحابة ، للامام احمد بن حنبل ، طبع مركز البحث العلمي جامعة ام القرى بمكة المكرمة ، الطبعة الاولى ، الرقم ١١٨٥ ، الصفحة ٤٩٤ . و مسند الامام احمد ، طبع موسسة الرسالة بيروت ، الطبعة الاولى ، ٢/ ١٧ ، الرقم ٢٧٥ . و كتاب الشريعة ، للامام أبي بكر الآجري ، دار الوطن الرياض ، الطبعة الاولى ، باب ١٩٢ ، الرقم ١٦٣٨ ، الصفحة ٢١٥١ . المعجم الصغير ، للامام الطبراني ، المكتب الاسلامي بيروت ، الطبعة الاولى ، الرقم ٩٦٠ ، الصفحة ١٦٢ . و المعجم الكبير ، للطبراني ، مكتبة ابن تيمة بالقاهرة ، الطبعة الثانية ، ٣/ ٤٣ ، الرقم ٢٦٥٤ . و المتحابين في الله ، للامام ابن قدامة المقدسي ، مكتبة القرآن ، الرقم ٣٧ ، الصفحة ٧٤ .

# قیامت کے دن میرے ساتھ (جنت میں)میرے درجے میں (سکونت

امام ذہبی جمیناللہ نے "سیر اعلام النبلاء، ج۲۱،ص۳۵ "میں اس حدیث پر کلام کیا ہے جس کا خلاصہ ہے، کہ اس حدیث کے تمام روای ثقبہ ہیں سوائے علی بن جعفر کے ،اوراُن کی جرح و تعدیل کا حال معلوم نہیں ہے ،انہوں نے جن الفاظ ہے حدیث روایت کی ہے اُن پر اختلاف ہے ، ذہبی جمٹ اللہ کا کہنا ہے: شاید راوی نے الفاظ حدیث کو صحیح طور پر محفوظ نہ رکھا، اس لیے" اس نے میرے ساتھ میرے درجے "کے الفاظ روایت کر دیئے ،حالا نکہ الفاظ"میرے ساتھ جنت میں ہو گا"کے ہوں گے،جیسا کہ حدیث"المرءمع من احب" بھی ای کی تائید کرتی ہے۔ نیز کسی اُمتی کو صرف محبت ر سول اور محبت حسنین کی بنیاد پر آپ مَنَّاتَیْنُم کے ساتھ عظیم در ہے میں سکونت مل جانا قابل غورأمر ہے۔الخ

محدثین کرام نے امام ترمذی مختلفہ کے اس حدیث کو حسن کہنے اور نہ کہنے پر بھی کلام کیا، بعض مطبوعہ نسخوں میں صرف غریب کے الفاظ ہیں، جبکہ دیگر میں امام تر ندی میشد ہی کی جانب سے "حدیث حسن غریب "کی صراحت موجود ہے، محقق سنن، شیخ بشار عواد کے علاوہ سب نے ہی "حسن "کی صراحت کی ہے، لیکن انہوں نے " حدیث غریب " کے الفاظ پر اصر ار کیااور بیہ امام ذہبی جمیشانیت کے متذکرہ کلام کی بنیاد یر ہے، لیکن در حقیقت سے حدیث" حسن غریب "ہی ہے۔

(2) أَخْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ الله الْحَافِظُ ، لَفْظًا وَقِرَاءَةً عَلَيْهِ وَقَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو مُحَمَّدِ الْحُسَنُ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ عَلِيًّ بْنِ الْحُسَنُ بْنِ عَلِيًّ بْنِ الْحُسَنُ بْنِ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، أَبُو مُحَمَّدِ بِاللَّذِينَةِ ، سَنَةً ثَلَاثِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَخِيهِ مُوسَى بْن جَعْفَرِ ، عَنْ وَسِتِينَ وَمِائَتَيْنِ ، قَالَ : حَدَّثَنِي عَلِيًّ بْنُ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَخِيهِ مُوسَى بْن جَعْفَرِ ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ الْحُسَنُ بْنُ عَلَيْ بْنِ الْحُسَنُ بْنُ عَلْقُ بْنِ الْحُسَنُ بْنُ عَلَيْ بْنِ الْحُسَنُ بْنُ عَلْقِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَخِيهِ مُوسَى بْن جَعْفَرِ ، عَنْ عَلِي بْنِ الْحُسَنُ بْنُ عَلِيًّ بْنِ الْحُسَنُ بْنُ عَلِيًّ بْنِ الْحُسَنُ فِي عَلِيًّ بْنُ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَخِيهِ مُوسَى بْن جَعْفَرِ ، عَنْ عَلِي بْنِ الْحُسَنُ بْنُ عَلَى الْحُسَنُ وَعِلَى أَنْ الْحُسَنُ وَمِائَتَيْنِ ، قَالَ الْحُسَنُ بُنُ عَلِي بْنِ الْحُسَنُ فَي عَلِي بْنِ الْحُسَنُ وَمِائَتَيْنِ ، قَالَ الْحُسَنُ بُنُ عَلَى الْحُسَنُ الْمُ عَلَى الْحُسَنُ وَعِلَى الْمُوسَى الْمُعْلَى الْمُعْمَدِ ، عَنْ أَخِيهِ مُوسَى بْن جَعْفَرِ ، عَنْ عَلِي بْنِ الْحُسَنُ فِي عَلَى الْمُ الْحُسَنُ وَالْمَالِكِ ، قَالَ الْحُسَنُ بُنُ عَلَى الْحُسَنُ الْمُعْمَدِ ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ مُعَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ عُمَدِ الْمُؤْسِلِي الْمُعْمَدِ ، عَنْ أَبِيهِ مُعَمَّدٍ ، عَنْ أَلِي الْحَدَّى اللهِ عَلَى اللْهُ الْعُرْ الْمُعْمَدِ ، عَنْ أَبِيهِ مُعَمِّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ عُمَدِ اللهِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُ الْمُؤْمِلُ اللْمُ الْمُؤْمِ اللْمُ الْمُؤْمِلُ اللْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الللَّهِ الْمُؤْمِ الللّهِ الللّهِ الْمُؤْمِ الللّهِ الْمُؤْمِ الللّهِ الللّهُ الْمُؤْمِ الللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الل

سَأَلْتُ خَالِي هِنْدَ بْنَ أَبِ هَالَةَ التَّمِيمِيُّ ، وَكَانَ وَصَّافًا ، عَنْ حِلْيَةِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَأَنَا أَشْتَهِي أَنْ يَصِفَ لِي مِنْهَا شَيْئًا أَتَعَلَّقُ بِهِ ، فَقَالَ : كَانَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَخْمًا مُفَخَّمًا ، يَتَلَأُلُأُ وَجُهُهُ تَلَأَلُوَ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ ، أَطُولَ مِنَ الْمُرْبُوع ، وَأَقْصَرَ مِنَ الْمُشَذَّبِ ، عَظِيْمَ الْهَامَةِ ، رَجْلَ الشَّعْرِ ، إِنِ انْفَرَقَتْ عَقِيقَتُهُ فَرَقً- وَفِي رِوَايَةِ الْعَلَوِيِّ : إِنِ انْفَرَقَتْ عَقِيصَتُهُ فَرَقَ-وَإِلَّا فَلَا يُجَاوِزُ شَعْرُهُ شَحْمَةً أُذُنِهِ إِذَا هُوَ وَفَّرَهُ ، أَزْهَرَ اللَّوْنِ ، وَاسِعَ الجُبِينِ ، أَزَجَ الْحُوَاجِب ، سَوَابِغَ فِي غَيْرِ قَرَنِ ، بَيْنَهُمَا عِرْقٌ يُدِرُّهُ الْغَضَبُ ، أَقْنَى الْعِرْنِينِ ، لَهُ نُورٌ يَعْلُوهُ ، يَحْسَبُهُ مَنْ لَمْ يَتَأَمَّلُهُ أَشَمَّ . كَتُّ اللَّحْيَةِ ، سَهْلَ الْحُدَّيْنِ - وَفِي رِوَايَةِ الْعَلَوِيِّ : الْمُسْرُبَةِ- كَأَنَّ عُنُقَهُ جِيدُ دُمْيَةٍ ، فِي صَفَاءِ الْفِضَّةِ ، مُعْتَدِلَ الْحُلْقِ ، بَادِنًا مُتَهَاسِكًا ، سَوِيَّ الْبَطْن وَالصَّدْرِ ، عَريضَ الصَّدْرِ ، -وَفِي رِوَايَةِ الْعَلَويِّ: فَسِيْحَ الصَّدْرِ - بَعِيدَ مَا بَيْنَ المُنْكِبَيْنِ ، ضَخْمَ

الْكَرَادِيْسِ ، أَنْوَرَ الْمُنَجَرَّدِ ، مَوْصُولَ مَا بَيْنَ اللَّبَّةِ وَالسُّرَّةِ بِشَعْرِ يَجْرِي كَالْحُطِّ . عَارِيَ الثَّدْيَيْنِ وَالْبَطْنِ ، مِمَّا سِوَى ذَلِكَ . أَشَعْرَ الذِّرَاعَيْنِ وَالْمُنْكِبَيْنِ وَأَعَالِيَ الصَّدْرِ ، طَوِيلَ الزَّنْدَيْنِ ، رَحْبَ الرَّاحَةِ - وَفِي رِوَايَةِ الْعَلَوِيِّ: رَخْبَ الْجَبْهَةِ - سَبْطَ الْقَصَبِ ، شَنْنَ الْكَفَّيْنِ وَالْقَدَمَيْنِ - لَمْ يَذْكُرِ الْعَلَوِيُّ - الْقَدَمَيْنِ ، سَائِلَ الْأَطْرَافِ، خَمْصَانَ الْأَخْمَصَيْنِ، مَسِيحَ الْقَدَمَيْنِ يَنْبُو عَنْهُمَا الْمَاءُ، إِذَا زَالَ زَالَ قَلْعًا ، يَخْطُو تَكَفِّيًا وَيَمْشِي هَوْنًا ، ذَرِيعَ الْمِشْيَةِ إِذَا مَشَى ، كَأَنَّهَا يَنْحَطُّ مِنْ صَبَبِ ، وَإِذَا الْتَفَتَ الْتَفَتَ بَمْعًا – وَفِي رِوَايَةِ الْعَلَوِيِّ: جَمِيعًا - خَافِضَ الطَّرْفِ ، نَظَرُهُ إِلَى الْأَرْض أَطْوَلُ مِنْ نَظَرِهِ إِلَى السَّمَاءِ . جُلَّ نَظَرِهِ الْمَلَاحَظَةُ ، يَسُوفُ أَصْحَابَهُ يَبْدُرُ - وَفِي رَاوِيَةِ الْعَلَوِيِّ: يَبْدَأُ مَنْ لَقِيَ بِالسَّلَامِ -. قُلْتُ : صِفْ لِي مِنْطَقَهُ ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، مُتَوَاصِلَ الْأَحْزَانِ ، دَائِمَ الْفِكْرَةِ - وَفِي رِوَايَةِ الْعَلَوِيِّ : الْفِكْرِ - لَيْسَتْ لَهُ رَاحَةٌ ، لَا يَتَكَلَّمُ فِي غَيْرِ حَاجَةٍ ، طَوِيلَ السَّكْتَةِ - وَفِي رِوَايَةِ الْعَلَويِّ : السُّكُوتِ - يَفْتَتِحُ الْكَلَامَ وَيَخْتِمُهُ بِأَشْدَاقِهِ ، وَيَتَكَلَّمُ بِجَوَامِع الْكَلِم - وَفِي رِوَايَةِ الْعَلَوِيِّ : الْكَلَام - فَصْلٌ : لَا فُضُولَ وَلَا تَقْصِيرَ. دَمِثٌ : لَيْسَ بِالْجَافِي وَلَا اللَّهِينِ . يُعَظُّمُ النَّعْمَةَ وَإِنْ دَقَّتْ ، لَا يَذُمُّ مِنْهَا شَيْئًا . لَا يَذُمُّ ذَوَاقًا وَلَا

يَمْدَحُهُ - وَفِي رِوَايَةِ الْعَلَوِيِّ : لَمْ يَكُنْ ذَوَّاقًا وَلَا مُدَحَةً ، لَا يَقُومُ لِغَضَبِهِ إِذَا تَعَرَّضَ الْحَقَّ شَيْءٌ حَتَّى يَنْتَصِرَ لَهُ - وَفِي الرِّوَايَةِ الْأُخْرَى: لَا تُغْضِبُهُ الدُّنْيَا وَمَا كَانَ لَهَا، فَإِذَا تُعُوطِيَ الْحُقَّ لَمْ يَعْرِفْهُ أَحَدٌ ، وَلَمْ يَقُمْ لِغَضَبِهِ شَيْءٌ حَتَّى يَنْتَصِرَ لَهُ ، لَا يَغْضَبُ لِنَفْسِهِ وَلَا يَنْتَصِرُ لَهَا . إِذَا أَشَارَ أَشَارَ بِكُفِّهِ كُلِّهَا ، وَإِذَا تَعَجَّبَ قَلَبَهَا ، وَإِذَا تَحَدَّثَ اتَّصَلَ بِهَا ، يَضْرِبُ بِرَاحَتِهِ الْيُمْنَى بَطْنَ إِنْهَامِهِ الْيُسْرَى - وَفِي رِوَايَةِ الْعَلَوِيِّ ، فَيَضْرِبُ بِإِنْهَامِهِ الْيُمْنَى بَاطِنَ رَاحَتِهِ الْيُسْرَى- وَإِذَا غَضِبَ أَعْرَضَ وَأَشَاحَ ، وَإِذَا فَرِحَ غَضَ طَرْفَهُ ، جُلُّ ضَحِكِهِ التَّبَسُّمُ ، وَيَفْتَرُّ عَنْ مِثْلِ حَبِّ الْغَيَامِ . 2 ترجمہ: میں نے اپنے ماموں ہند بن الی ہالہ سمیمی ریافین و سے آپ مَنْ الْمُنْكِمْ كَاحِلْهِ دِرِيافت كيا، كيونكه وه "وصّاف رسول" كبلاتے تھے، اور میری خواہش تھی کہ وہ مجھ ہے کچھ بیان کریں تو میں اسے اپنالوں، چنانچہ انہوں نے فرمایا:

<sup>2</sup> دلائل النبوة ، للامام البيهقي ، دار الكتب العلمية بيروت ، 1/ ٢٨٦-٢٨٨. 3 آپ بلائن مليل القدر محالي ہے ، أم المو منين خديجه بلائن عابقه شوہر سے پيدا ہوئے ، رسول الله مَلَّ الْقِيْرُم يهال يرورش يائی، حضرت فاطمه بلائن الله على الله شريك بھائی ہيں ، اس لحاظ سے انہيں ماموں كها ميا۔

ر سول الله مُنَا لِنُهُ عَلِيمُ فربه جسم اور صاحب وجاهت منهے، آپ كا چهره چود ہویں کے جاند کی طرح روشن تھا،میانہ قدیے بلند،اور شاخ نما لمبائی ہے کم (بعنی معتدل) تھے، سربرا، بالے (قدرے) تھنگھریالے، بالوں کی لٹ جداہوتی تو مانگ نکل آتی،جب بال بڑھتے تو کانوں کی کوے تجاوز نہیں کرتے تھے۔ رنگت گلاب جیسی، پیشانی کشادہ، بھنویں باریک، دراز اور کمان کی طرح خمدار، لیکن ملی ہوئی نہیں تھیں ،ان بھنوؤں کے در میان رَگ کی مثل باریک سی لکیر جو غصہ کے و فت اُبھر آتی ، بنی بلند وروشن جس ہے نور پھوٹماتھا، جو اجانک دیکھاتو بنی کو بڑا خیال کرتا ، گھنی داڑھی ، زخسار نازک ، سینے سے ناف تک بالوں کی لکیر، گر دن ایسی گویاتراشی گئی مُورت،اورر نگت میں جاندی کی مثل ، جسمانی ساخت میں اعتدال ، صحت مند و توانا جسم ، پبیٹ وسینه ہموار،البتہ سینہ کشادہ، کندھوں کے در میان کشاد گی، کلائیوں کی ہڑیاں پُر گوشت، جسم روشن اور بالوں سے صاف، صرف سینے سے ناف تک خط کی طرح بالوں کی باریک لکیر، باقی سینے اور پیٹ پر بال نہیں تھے،البتہ کلائیوں، کندھوں اور سینے کے بالائی جھے پر ( ملکے) بال تنے، ہاتھوں اور گھٹنوں کے جوڑوسیع (ومضبوط) ، ہتھیلیاں نرم ، جبیں کشادہ ، قامت دراز ، ہتھیلیاں اور قدم بھرے ہوئے ، انگلیاں درازو

کشادہ، تکوے در میان سے بلند (حضرت ابو ہریرہ نے تکووں میں بلندی کے فلاف ذکر کیا ہے)، قد مین زمین سے ملے ہوئے کہ پانی بہہ جائے، جب کسی مقام سے ہفتے تو و قار کے ساتھ، جب قدم جماتے تو مضبوطی کے ساتھ، نرمی سے چلتے مگر رفار ذرا تیز ہوتی، جب چلتے تو محسوس ہوتا کہ او نچائی سے آثر ہے ہیں، جب کسی طرف متوجہ ہوتے تو پورے پہلو کو بدل کر متوجہ ہوتے۔ نگاہیں جھی رہتیں، آسان پر دیکھنے سے زیادہ زمین کی جانب نگاہیں رکھتے، جب کسی چیز کو ملاحظہ کرتے تو بغور کرتے رہیں آگے کرتے رہیں قالی کر متے والوں کو آپ ہی سلام میں پہل کرتے۔ ساتھ، طنے والوں کو آپ ہی سلام میں پہل کرتے۔ میں آگے میں آگے میں نے دالوں کو آپ ہی سلام میں پہل کرتے۔

کی کیفیت بیان کریں توانہوں نے فرمایا:
رسول الله مَنْ اللهِ عَلَیْمُ (اُمت کے معاملات میں) زیادہ تر عمکین وفکر مند
رہتے، یعنی ایسی فکر جو بے چین رکھتی تھی، بغیر ضرورت کلام نہیں
فرماتے ، خاموشی طویل ہوتی ، جب گفتگو شروع اور ختم کرتے تو اپنے
د بمن سے جامع کلمات ادا فرماتے (یعنی گفتگو جامع اور ضرورت کے مطابق
ہوتی)، کلام واضح ہوتا، نہ ضرورت سے زیادہ اور نہ حاجت سے کم ، نرم
نُوشے ، ترش زواور خو فزدہ کرنے والے نہیں تھے، جھوٹی می نعت کی

بھی قدر کرتے ہتھے(یعنی کوئی معمولی چیز بھی پیش کرتا تو اس کی قدر کرتے ہے)، کسی چیز کی بُرائی نہیں کرتے تھے ، کھانے کے ذائقے کی اچھائی برائی بیان نہیں کرتے ہتھے، یعنی آپ ذائقوں کے شوقین یا عیب نكالنے والے نہیں ہتھے (جو ہو تا تناول فرمالیتے)، تجھی اپنی ذات کے لیے انقام نہیں لیتے،جب حق کی بات ہوتی تو مد د کیے بنانہیں بیٹھتے، دیناوی أمورك ليے غضب ناك نہيں ہوتے،جب حق دلوانے كى بات ہوتی تو آپ کسی کی پروانہیں فرماتے، مجھی بھی اینے غضب کے لیے نہیں اُٹھے کہ بدلہ لیں، آپ مجھی بھی نہ تو اپنی ذات کے لیے غصہ كرتے اور نہ ہى اس كا بدلہ ليتے ،جب اشارہ كرتے تو يورى ہھلى سے اشارہ کرتے ،جب تعجب کا اظہار کرنا ہو تا تو ہتھیلی پلٹ دیتے ،جب كلام كرتے تو انہيں ملاليتے اور مجھى (دوران كلام) داہنى ہتھلى كو بائيں انگو تھے پر مارتے ، پاپائی انگو تھے کو داہنی ہتھلی پر مارتے ، جب ناراض ہوتے تورُخ پھیر لیتے ،جب خوش ہوتے تو نظریں جھکا دیتے ،زیادہ تر تنبسم فرماتے ،مسکرانے پر برف کی مثل (یعنی موتی جیسے ) دندان ظاہر ہوتے (حیکتے) تھے۔

(3) أَخْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ الله الحَافِظُ ، أَنْبَأَنَا أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ دَاوُدَ بْنِ سُلَيُهَانَ الصَّوفِيُّ قَالَ : قُرِئَ عَلَى أَبِي عَلِيٍّ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ الْأَشْعَثِ الْكُوفِيَّ بِمِصْرَ وَأَنَا أَسْمَعُ ، فَأَفَرَ بِهِ : حَدَّثَنَا أَبُو الْحُسَنِ مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَنِينِ بْنِ عَلِيًّ بْنِ أَبِي اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، حَدَّثَنَا أَبِي إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُوسَى ، عَنْ أَبِيهِ طَالِبٍ فِي مَدِينَةِ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، حَدَّثَنَا أَبِي إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُوسَى ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ عَلِيًّ بْنِ الْحُسَنِينِ بْنِ عَلِي ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَنِينِ بْنِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : عَنْ أَبِيهِ الْحُسَنِينِ بْنِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : عَنْ أَبِيهِ الْحُسَنِينِ بْنِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : عَنْ أَبِيهِ الْحُسَنِينِ بْنِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : عَنْ أَبِيهِ الْحُسَنِينِ بْنِ الْحُسَنِينِ بْنِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : عَنْ أَبِيهِ الْحُسَنِينِ بْنِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : عَنْ أَبِيهِ الْحُسَنِينِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُمْ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسُلَّمَ : فَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ وَسُلُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ الْعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهِ عَلَيْهِ وَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسُلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَمُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَمُ اللهُ عَلَيْهِ الْعَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَلَمَا الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَلَمَلَ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ

أَهْلُ الْجَنَّةِ لَيْسَتْ لَهُمْ كُنِّى إِلَّا آدَمُ ؛ فَإِنَّهُ يُكَنَّى بِأَبِي مُحَمَّدٍ تَوْقِيرًا وَتَغْظِيمًا. فَ

ترجمہ: آدم کے علاوہ جنتیوں میں کسی کی کنیت نہیں ہوگی، اور انہیں

(آپ مُلُا اَیْنِا کُی) تو قیر و تعظیم کی وجہ ہے" ابو محمہ" کہا جائے گا۔

اگر چہ اے ابن جوزی مِیشاللہ نے "موضوعات "میں ذکر کیا، لیکن اہام سیوطی میساللہ نے "اللالی" کی میں اور پھر شیخ ابن عراق کنانی مِیشاللہ نے "تزیہ الشریعہ "ک میں اس پر تحقیقی کلام کرتے ہوئے شاہد پیش کیے ہیں، جس ہے مجموعی طور پر اس کی تقویت ہوتی ہور پر اس کی دیگر احادیث صحیح سندوں کے ساتھ موجود ہیں، اس تناظر میں اہام ابن جوزی مُراسلہ کا اے موضوع کہنا درست نہیں رہنا۔

٤٨٩ /٥، النبوة ، للامام البيهقي ، دار الكتب العلمية بيروت ، ٥/ ٤٨٩ .

<sup>5</sup> اللالي المصنوعة في الاحاديث الموضوعة ، للامام السيوطي ، ٢/ ٤٥٦ .

ى تنزيه الشريعة المرفوعة ، للشيخ ابن عراق الكناني ، ٢/ ٣٨٤ .

(4) حَدَّثَنَا سَهْلُ بْنُ أَيِ سَهْلٍ ، وَمُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ السَّلَامِ بْنُ مُوسَى الرَّضَا ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ مَالِحِ أَبُو الصَّلْتِ الْمُرْوِيُ ، قَالَ : حَدَّثَنِي عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الرِّضَا ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ عَلِيًّ ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَوْلًا بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيًّ عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ أَيِهِ عَلَيْ بْنِ أَيِهِ عَلَيْ بُنِ أَيِهِ عَلَيْ بُنِ أَيِهِ عَلَيْ وَسَلَّمَ : الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ أَي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بُنِ أَي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : الْجُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بُنِ أَي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : الْجُسَيْنِ بْنِ عَلِي عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بُنِ أَي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : الْإِيمَانُ مَعْرِفَةٌ بِالْقَلْبِ وَ تَصْدِيقٌ بِاللِّسَانِ وَ عَمَلٌ بِالْأَرْكَانِ . \* تَلْمُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مِنْ أَي اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مِ اللَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَلْ مُعْرِفَةٌ بِالْقَلْبِ وَ تَصْدِيقٌ بِاللِّسَانِ وَ عَمَلٌ بِالْأَرْكَانِ مَ لِي الللَّمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللللهُ اللهُ اللهُ الل

اس حدیث کے الفاظ مختلف طریقوں سے تقدیم و تاخیر کے ساتھ متعددائمہ کرام نے نقل فرمائے ہیں،ان تمام الفاظ کامفہوم یکساں ہے، نیز اس حدیث کے بہت سے متابع وشواہد بھی موجود ہیں،امام بیہقی جمشائیہ نے اس حدیث کو ذکر کرنے کے بعد اس کے تابع کی بابت اشارہ فرمایا ہے، پس ائمہ کرام کی کتب میں موجود ایسے متعدد متابع وشواہد کی روشن میں متن حدیث کو تقویت ملتی ہے۔ لیکن اس حدیث پر شیخ ناصر متابع وشواہد کی روشن میں متن حدیث کو تقویت ملتی ہے۔ لیکن اس حدیث پر شیخ ناصر

<sup>7.</sup> السنن، للامام ابن ماجة، باب الايهان ٩، الرقم ٦٥، الصفحة ٢٦، و الكنى و الاسهاء للامام محمد الدولابي، دار الكتب العلمية، الطبعة الاولى، ١/ ٤٧٨، الرقم ١٦٩٨، والمعجم، للامام ابن الاعرابي، دار ابن الجوزي الرياض الطبعة الاولى، ٢/ ٢٩٢، الرقم ١٦٢١. و المعجم الاوسط، للامام الطبراني، دار الحرمين القاهرة، ٦/ ٢٢٦، و ٨/ ٢٦٢، الرقم ١٢٥٤. و شعب الايهان، للامام البيهقي، مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الاولى، ١/ ١٠٦، الرقم ١٠٥٠. الرقم ١٠٥٠. الرقم ١٠٥٠.

الدین البانی نے موضوع کا تھم لگایا ہے جیسا کہ ان کی قدیم روش ہے، انہیں اس میں شیخ عبد السلام بن صالح ہر وی کا تفر د اوراہل بیت کے حق میں امام ابن ماجہ بیشنیہ کا نقل کر دہ جملہ "اگر اس سند کو کسی مجنون پر پڑھ دیا جائے تو وہ صحیح ہوجائے " کھٹٹا تھا ،ائی لیے انہوں نے سنن ابن ماجہ کی تحقیق میں موضوع لکھا اور اپنے سلسلہ احادیث ضعیفہ کے رقم اکہ ۲۴۷ پر خوب زورلگا کر جمیع متابع و شواہد کو ضعیف ثابت کیا ،جو علمی دیانت اور اصول محد ثین کے خلاف ہے ،کیونکہ ان تمام تر ابحاث کے پیش نظر حد دیانت اور اصول محد ثین کے خلاف ہے ،کیونکہ ان تمام تر ابحاث کے پیش نظر حد درجہ تھم ضعف تھا جس پر تنزل کرتے ،لیکن موضوع پر اصر ارکسی اور بات کی جانب درجہ تھم ضعف تھا جس پر تنزل کرتے ،لیکن موضوع پر اصر ارکسی اور بات کی جانب دلالت کرتا ہے ،واللہ اعلم ،ہم ان تفصیلات کو یہاں ذکر کرکے بحث کو ہو جھل نہیں دلالت کرتا ہے ،واللہ اعلم ،ہم ان تفصیلات کو یہاں ذکر کرکے بحث کو ہو جھل نہیں کرناچا ہے ،البتہ اہل علم کے لیے اس مقام پر سامان تحقیق موجو د ہے۔

اس حدیث کو ابن جوزی بُرِتاللہ نے ''کآب الموضوعات "میں نقل کیا، لیکن اس بر امام جلال الدین سیوطی بُرِتاللہ نے نہایت شاندار تعا قب وگرفت بھی کی ہے، چنانچہ انہوں نے پہلے تو حدیث کے مرکزی روای شخ ابوصلت عبدالسلام ہر وی بُرِتاللہ کے بارے میں تحقیقی اقوال نقل کر کے ان کی توثیق وعلمی مقام کو واضح کیا ہے، اس کے بارے میں متعدد اسانید وطرق جمع کرتے ہوئے اس حدیث کے چھ تابع اور دوشاہد فراہم کے بعد متعدد اسانید وطرق جمع کرتے ہوئے اس حدیث کے چھ تابع اور دوشاہد فراہم کے بیں، جس سے اس کی تقویت ہوتی ہے۔ اس بحث میں انہوں نے امام مزی، امام مزی، امام شیر ازی، امام بیجی بُرِتَ استشہاد کیا ہے یہ تفصیلی بحث "اللالی المصنوعة صابونی، امام شیر ازی، امام بیجی بُرِتَ استشہاد کیا ہے یہ تفصیلی بحث "اللالی المصنوعة

فی احادیث الموضوعة "ق میں کئی صفحات پر محیط ہے، اس کا خلاصہ ہم نے یہاں قار نمین کی معلومات کے لیے نقل کر دیا ہے۔

ای طرح شیخ ابوالحن علی ابن عراق کنانی ترفتانید نے "تنزیه الشریعه" میں ابوصلت ہروی تحیفانید کی توثیق پر ائمہ کرام میں سے امام مزی، امام حاکم، امام ابن حجر عسقلانی اور بالخصوص امام احمد بن حنبل نجتانید کی آراء سے استشہاد کرتے ہوئے امام سیوطی جیتانید کی مثل شخیق کی ہے۔

نیزای حدیث کے مشابہ قول امام اعظم ابو صنیفہ رظائفیٰ اور امام سفیان توری رظائفیٰ کی جانب بھی منسوب ہے، عین ممکن ہے کہ وہ ای حدیث سے اخذ شدہ ہو۔ امام اعظم رظائفیٰ کے زمانے میں فرقہ جہمیہ کا فساد موجود تھا جس میں ایمان ، اسلام ، قضاء وقدر وغیرہ ابحاث پر اسلامی احکامات میں تشکیک پیدا کی جاتی تھی، ایسے میں جلیل القدر ائمہ نے دلائل عقلیہ ونقلیہ سے انکی خوب سرکوبی فرمائی، جس کی بہت می مثالیس القدر ائمہ نے دلائل عقلیہ ونقلیہ سے انکی خوب سرکوبی فرمائی، جس کی بہت می مثالیس کتب علم کلام کی زینت ہیں۔ فرقہ جہمیہ کی ایسی ہی چال کو دفع کرنے کے لیے امام اعظم طفیان توری رظائفیٰ سے یہ قول مروی ہے۔

ق. اللالي المصنوعة في الاحاديث الموضوعة ، للامام السيوطي ، دار المعرفة بيروت ، كتاب
 الايهان ، ١/ ٣٣-٣٦ .

و تنزيه الشريعة المرفوعة عن أخبار الشنيعة الموضوعة ، للشيخ الكناني ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الثانية ،كتاب الايهان ، ١/١٥١ .

چنانچہ مجم ابن الاعرابی میں متذکرہ حدیث سے ایک رقم پہلے یہ قول موجود ہے، کہ جہمیہ کے ایک شخص نے امام اعظم رفی تعذیب کہا: ایمان صرف قلبی تصدیق کا نام ہے، کہ جہمیہ کے ایک شخص نے امام اعظم رفی تعذیب کہا: ایمان صرف قلبی تصدیق کا نام ہے، جس کے جواب میں امام اعظم رفی تعذیب فرمایا:

ایمان دل سے مانے اور زبان سے اقر ار کرنے کانام ہے۔

جبکہ فرقہ جہمیہ کی سر کوئی اور ان کے فتنوں کو کیلنے کے لیے امام سفیان توری طالتہ نئے اس بارے میں فرمایا:

ایمان دل سے مانے، زبان سے اقرار کرنے اور فرائض کو اداکرنے کانام ہے۔

(5) حَدَّنَنَا خَلَفُ بْنُ الْقَاسِمِ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو طَالِبِ الْعَبَّاسُ بْنُ أَحْدَ بْنِ سَعِيدِ بْنِ مُقَاتِلِ بْنِ صَالِحٍ مَوْلَى عَبْدِ الله بْنِ جَعْفَرٍ قَالَ : حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ مُقَاتِلِ بْنِ صَالِحٍ مَوْلَى عَبْدِ الله بْنِ جَعْفَرٍ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهٍ ، عَنْ جَدَّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهٍ ، عَنْ جَدَّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهٍ ، عَنْ جَدَّهِ عَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهٍ ، عَنْ جَدَّهِ عَنْ جَدَّهِ عَنْ جَدَّهِ بَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ أَبِيهِ وَسَلَّمَ : عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَلَى رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَلَى رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَلَى رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : فَالَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَعْمَلِهِ وَنِيَّةُ الْفَاجِرِ شَرِّ مِنْ عَمَلِهِ وَكُلِّ يَعْمَلُ وَسُلَا عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَكُلِّ يَعْمَلُ وَلَى مَلْهِ وَنِيَّةُ الْفَاجِرِ شَرِّ مِنْ عَمَلِهِ وَكُلِّ يَعْمَلُهِ وَنِيَّةُ الْفَاجِرِ شَرِّ مِنْ عَمَلِهِ وَكُلِّ يَعْمَلُهِ وَنِيَّةً الْفَاجِرِ شَرِّ مِنْ عَمَلِهِ وَكُلِّ يَعْمَلُهِ وَكُلِّ يَعْمَلُهِ وَكُلِّ يَعْمَلُهُ وَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ وَكُلُو اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَلَوْلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَكُلِّ يَعْمَلُهُ وَلِي اللهُ عَلَيْهِ وَلَا لَهُ عَلَيْهِ وَلَوْلَ عَلَيْهِ وَلَوْلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَكُلُّ اللهِ عَلَيْهِ وَلَا لَهُ اللهِ عَلَيْهِ وَلَوْلَهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا لَهُ عَلَيْهِ وَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ وَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَوْلِهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَوْلِهُ اللهِ عَلَيْهِ وَلِي اللهِ عَلَيْهِ وَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا ا

ترجمہ: مومن کی نیت اس کے عمل ہے بہتر ہے اور فاسق کی نیت اس کے عمل ہے بدتر ہے، اور ہر ایک ابنی نیت پر عمل کر تاہے۔

امام ابن عبد البر مُشَاللًة "الاستذكار" ميں اس كی شرح ميں لکھتے ہيں: نيت تو بغير عمل کے بھی قبول ہو جاتی ہے جبکہ عمل بغیر نیت کے مقبول نہیں ہوتا، کیونکہ نیت عمل کے بغیر بھی تواب کا سبب بن جاتی ہے جبکہ عمل کو قابل ثواب ہونے کے لیے نیت کی ضرورت ہوتی ہے، نیز مومن شخص کی اجھے اعمال کے بارے میں نیتیں تو زیادہ ہوتی ہیں لیکن وہ ساری نیتوں پر عمل نہیں کر پاتا اس لیے اسے نیتوں کا ثواب بھی دیا جاتا ہے، لیکن فاسق شخص برائی کے جتنے ارادے کر تا ہے اُن سب کو کر نہیں پاتا، کہ اگروہ اپنی ساری نیتوں پر عمل کر سکے تو د نیامیں فساد پھیل جائے۔ مخصاً

<sup>0</sup>ل التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، للامام ابن عبد البر، طبع وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب، حديث رابع لمحمد بن المكندر، ١٢/ ٢٦٥.

(6) حَدَّثَنَا خَلَفُ بْنُ الْقَاسِمِ ، حَدَّثَنَا أَبُو طَالِبِ الْعَبَّاسُ بْنُ أَخْمَدَ بْنِ سَعِيدِ بْنِ مُقَاتِلِ بْنِ صَالِحٍ مَوْلَى عَبْدِ الله بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ الأشعث الكوفي قال : حدثني موسى ابن إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ قَالَ : حَدَّثَنِي أَبِي ، عَنْ جَدِّهِ عَلِيٍّ بْنِ حُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ عَلِيٍّ بْنِ حُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ عَلِيٍّ بْنِ حُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِيً بْنِ حُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

إِنَّ شِرَارَ النَّاسِ عِنْدَ الله الَّذِينَ بُكُرَمُونَ اتَّقَاءَ مَّرِهِمْ . 14 ترجمہ: الله کے نزدیک بدترین لوگ وہ بیں جن کے فتنے ہے بیخے کے لیے (لوگوں کو) اُن کی عزت کرنی پڑے۔

اس کی وضاحت "صحیح بخاری" کی اس صدیث سے ہوتی ہے، جس میں ایک شخص نے آپ منگافیڈ کی اجازت ما تھی تو آپ منگافیڈ کی نے فرمایا: اسے آنے دویہ برا بھائی ہے، پس وہ شخص جب اندرآیا تو آپ منگافیڈ کی اس سے نرمی سے بات کی، جب وہ چلا گیاتو حضرت عائشہ نے عرض کی، آپ نے تو اس کے بارے میں یہ فرمایا تھا لیکن پھر نرمی سے کلام کیا، تب آپ منگافیڈ کی فرمایا: اے عائشہ !لوگوں میں سے اللہ کے نزدیک مرتبے میں برترین شخص وہ ہے جے لوگ اس کی بدزبانی کی وجہ سے چھوڑ دیں۔ (کتاب الادب، باب مداراة الناس)

ا لى التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، للامام ابن عبد البر، حديث تاسع عشر من البلاغات، ٢٤/ ٢٦٢ .

(7) أَخْبَرَنَا أَبُو الْحُسَنِ عَلِيَّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ بُنْدَارِ الْقَزْوِينِيُّ بِمَكَّةَ ، ثنا أَبُو مُحَمَّدِ سَهْلُ بْنُ أَلْمَ عَنْ وَأَخْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ الله الْحَافِظُ ، أَنِهَ أَحْدَ الدَّيبَاجِيُّ ، ثنا أَبُو عَلِيَّ مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ الْأَشْعَثِ ح وَأَخْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ الله الْحَافِظُ ، أَنِها أَبُو بَكُرٍ مُحَمَّدُ بْنُ حَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى أَبِي عَلَى أَبِي عَلَى مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى بْنِ الْمُحْفِقِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى أَبِي اللهَ عَلَى أَبِي عَلَى بُنِ عَلَى أَبِي مَلَى اللهُ عَلَى أَبِي مَلَي اللهُ عَلَى أَبِي عَلَى أَبِي مَعْمَدِ بْنِ عَلَى أَبِي مَلَى اللهُ عَلَى أَبِي مَعْمَدِ بْنِ عَلَى بْنِ عَلَى أَبِي مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِي بْنِ عَلَى بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِي بْنِ عَلَى أَبِي مُكَمِّدِ بْنِ عَلَى أَبِي مُعَلَى اللهُ عَنْ بَرْ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، ثنا أَبِي ، عَنْ أَبِيهِ عَلَى دَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ : وَلِي اللهُ عَنْهُ ، قَالَ : عَنْ أَبِيهِ عَلَى دَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، قَالَ :

وَجَدْنَا فِي قَائِم سَيْفِ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الصَّحِيفَةِ: إِنَّ الْأَقْلَفَ لَا يُتْرَكُ فِي الْإِسْلَامِ حَتَّى يُخْتَنَنُ وَلَوْ بَلَغَ الطَّحِيفَةِ: إِنَّ الْأَقْلَفَ لَا يُتْرَكُ فِي الْإِسْلَامِ حَتَّى يُخْتَنَنُ وَلَوْ بَلَغَ ثَمَانِينَ سَنَةً . 12

ترجمہ: ہم نے رسول اللہ مَنَّى تَنْظِیم کی تلوار کے دیتے ہیں جو صحیفہ پایااس میں لکھا تھا: بغیر ختنے والے شخص کو اسلام میں یوں ہی نہیں چھوڑا جائے گا، بلکہ اس کاختنہ کیاجائے گااگر جہ اسی سال کاہی کیوں نہ ہو۔

١٢ السنن الكبرى ، للامام البيهقي ، دار الكتب العلمية ،الطبعة الثالثة ،كتاب الاشربة ، باب يكره السلطان على الاختنان ..الخ ، ٨/٥٦١ ، الرقم ١٧٥٥٨ ، و تبيين الامتنان بالأمر بالاختتان ، للامام ابن عساكر ، دار الصحابة بطنطا ، الطبعة الاولى ، الرقم ٦ ، الصفحة٣٠. إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة ، للامام أن العباس البوصيري ، دار الوطن الرياض ، الطبعة الاولى ، كتاب الطهارة ، باب ٩ ، ١/ ٢٩٣ ، الرقم ٤٨٣ .

اس حدیث سے ختنے کی اہمیت واضح ہورہی ہے، لہذااگر کوئی شخص الی عمر میں اسلام لائے کہ ختنہ کرنے سے اُسے جسمانی اذیت یا کسی مرض کا اندیشہ ہوتو اُسے ختنے کا تھم نہیں دیاجائے گا،لیکن اگر اس میں جسمانی طاقت و قوت موجو د ہو تو ختنہ کرایا جائے گا،یہ جو بات مشہورہ کہ یا توخو د ختنہ کرے یا پھر کسی ایسی خاتون سے شاد کی کرے جو ختنہ کر سکتی ہو۔ پس یہ بات حدیث ند کور کے خلاف ہے کیونکہ ختنہ اسلام میں سنت ہونے کے ساتھ فطری ضرورت بھی ہے لہذا جس طرح کسی مرض کی وجہ سے طبیب ستر دیکھ سکتا ہے، اسی طرح ختنہ کرنے کے لیے بھی اس کی اجازت ہے، تو ختنہ میں عمر ملحوظ نہیں رکھی جائے گی، بلکہ طاقت و قوت کا لحاظ ہوگا،اگر قوت موجو د نہیں تو تھم ساقط ہوجائے گا اورا سے ختنے پر مجور اجازت ہے، لیکن اگر قوت موجو د نہیں تو تھم ساقط ہوجائے گا اورا سے ختنے پر مجور نہیں کیا جائے گا۔ واللہ اعلم

<sup>13.</sup> المسند لاحمد، موسسة الرسالة بيروت، الطبعة الاولى، ٢٤/ ١٦٣، الرقم ١٥٤٣٢.

(8) حَدَّثَنَا أَحْدُ، نَا مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ ، حَدَّثَنِي أَبِي الْحُسَيْنُ بْنُ مُوسَى ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي اللهِ عَنْ عَلِي بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : بَنْ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : عَنْ النّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : عَنْ النّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : عَنْ النّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : عَنْ النّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : عَنْ النّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : عَنْ النّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : عَنْ النّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ ، وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ ، وَاللّهُ عَلَيْهِ مُ السَّلَامُ ، عَنِ النّبِي عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ ، وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّهُ مَا مَا وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا الللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَاهُ وَاللّهُ الللللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلْهُ الللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَا الللللّهُ عَلَاهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْمُ اللللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَ

أَرْبَعُ خِصَالٍ مِنْ سَعَادَةِ الْعَبْدِ، أَنْ تَكُونَ زَوْجَتُهُ صَالِحَةً ، وَوَلَدُهُ أَبْرَاراً ، وَخُلَطَاؤُهُ صَالِحِينَ ، وَمَعِيشَنُهُ فِي بَلَدِهِ . 44

ترجمہ: چار چیزوں کا ہوناکسی شخص کے لیے سعادت کی نشانی ہے: اس کی بیوی نیک ہو، اولاد نیک ہو، ملنے والے (دوست واحباب) بھلے ہوں اوراس شخص کا معاش (روزگار) اس کے شہر میں ہو۔

امام دینوری میند نے "المجالسه وجواہر العلم "میں اس حدیث کو دوسندول سے نقل کیا، ایک میں اپنے شیخ احمہ سے ، انہوں نے محمہ بن حسین سے ، انہوں نے حسین بن موی کاظم رخالفہ ہے ، اس طرح امام موی کاظم رخالفہ کے ایک میٹے حسین بن موی کاظم رخالفہ سے ، اس طرح امام موی کاظم رخالفہ کے ایک میٹے حسین آپ رخالفہ سے روایت کرنے والے ہیں، جبکہ دوسری سند عالی ہے کہ اس میں ابتدائی راوی احمد نہیں، بلکہ ان کے بھی شیخ محمہ بن حسین ہیں، جن سے امام وینوری نے براہ

<sup>4</sup>ل. المجالسة وجواهر العلم، للامام الدينوري المالكي، دار ابن حزم، الطبعة الاولى، ٢/ ٣٧٣، الرقم ٥٤١ و ٦/ ٦٥، الرقم ٢٣٨١. و كتاب الاخوان، للامام ابن أبي الدنيا، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الاولى، الرقم ٥٣، الصفحة ١٠٥. و التدوين في اخبار قزوين، للامام الرافعي القزويني، دار الكتب العلمية، ٢/ ٣٨٩.

راست روایت لی ہے۔ پہلی روایت میں امام دینوری مین الله خواللہ علیہ دوسری روایت میں دوراوی موجود ہیں۔ امام ابن الی الد نیا مین الله خوالن "میں عبدالله بن حسن بن علی بن ابوطالب رض کُنْهُ اسے نقل کیا کہ انہوں نے فرمایا:

اَرْبَعٌ مِنْ سَعَادَةِ المَرْءِ أَنْ نَكُونَ زَوْجَتُهُ صَالِحَةً وَأَنْ بَكُونَ وَلَدُهُ

اَبْرَارًا وَأَنْ نَكُونَ مَعِيشَتُهُ فِي بَلَدِهِ وَإِخْوَانُهُ صَالِحَةً وَأَنْ بَكُونَ وَلَدُهُ

نیز آپ ہی نے دوسری سند ہے عبد اللہ بن حسن رالانی کے معاشر تی نظام کا جائ بھی روایت کیا ہے۔ آپ منالین کر ہی ہے ، کیونکہ انسان نیک بیوی اوراولاد کے سبب گھریلوزندگی ومفید نصاب بیان کر رہی ہے ، کیونکہ انسان نیک بیوی اوراولاد کے سبب گھریلوزندگ میں پُر سکون رہتا ہے اوراچھے دوستوں کی وجہ سے باہر کے تعلقات اورامور حیات میں آسانی رہتی ہے ، جبکہ اپنے ہی شہر میں روزگار میسر ہوتو بندہ دن کی مشقت کے بعد رات کو اہل عیال کے ساتھ اطمینان محسوس کر تاہے ،اس آخری بات کی افادیت آئ پر دیس جاکر کمانے والے بخوبی جانے ہیں کہ نوکری اور رہائش کتنی ہی آرام دہ کیوں نہ ہو،اہل وعیال کی کمی ضرور محسوس ہوتی ہے۔ چنانچہ حدیث میں ان امور کو صدیوں بہلے بی بیان فرادیا گیا کہ اگر کسی شخص کو یہ چار چیزیں مل جائے تو وہ سعادت مند اور خوش نصیب ہے ،لہذا اسے چاہے کہ اللہ تعالی کا شکر اداکرے۔

كتاب الاخوان، للامام ابن أبي الدنيا، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الاولى،
 الرقم ٥٣، الصفحة ١٠٥.

(9) أخْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ الله الْحَافِظُ ، أَنبا أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ دَاوُدَ بْنِ سُلَيُهَانَ الصُّوفِيُ ، قَالَ : وَذَنْنِي أَبُو فَي عَلَى أَبِي عَلَي عَيلٍ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الْأَشْعَثِ الْكُوفِيَ بِمِصْرَ وَأَنَا أَسْمَعْ قَالَ : حَذَّنْنِي أَبُو فَي عَلَى أَبِي عَلَى أَبِي عَلَى بْنِ عَلَى بْنِ عَلِي بْنِ أَبِي الْحُسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَي بْنِ الْحُسَنِي بْنِ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، ثنا أَبِي إِسْمَاعِيلُ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ عَلَي بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، ثنا أَبِي إِسْمَاعِيلُ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ عَلَي بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَنِينِ بْنِ عَلِي ، عَنْ أَبِيهِ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

لَبْسَ لِلْعَبْدِ مِنَ الْغَنِيمَةِ شَيْءٌ إِلَّا خُرْثِيَّ الْمَتَاعِ ، وَأَمَانُهُ جَائِزٌ إِذَا هُوَ أَعْطَى الْقَوْمَ الْأَمَانَ . <sup>16</sup>

ترجمہ: غلام کیلئے مال غنیمت میں معمولی سامان کے علاوہ بچھ نہیں، البتہ اگروہ کسی قوم کو امان دے تو اسکی امان جائز (معتبر)ہے۔

اس حدیث میں جہاداور مال غنیمت سے متعلق احکام کے بارے میں ارشاد فرمایا گیاہے، کہ جو مال غنیمت جمع ہوگا اس میں غلاموں کا حصہ نہیں ہوگا بلکہ آزاد مجاہدین اس میں شریک ہوں گے، بایں ہمہ غلام اس مال میں سے معمولی نوعیت کا سامان لے سکتاہے بیش قیمت نہیں۔ البتہ اگر اس نے دوران جنگ یاویسے بھی کسی کو مان دی تواس کی دی گئی امان کو معتبر جانتے ہوئے نافذ کیا جائے گا۔

السنن الكبرى، للامام البيهةي، دار الكتب العلمية، الطبع الثالث، ٦/ ١٦٠، الرقم الدين الكبرى، للامام عني المتقي، موسسة الرسالة بيروت، الطبعة الخامسة الرسالة بيروت، الطبعة الخامسة ، ١٨١٧٢. الرقم ١١٥٥٨ و ١٠٩٨٣.

امام علی متقی جمشالی اسے "کنزالعمال" میں نقل کرکے نفیس فائدہ بھی ذکر کیاہے: قلت : إيراد "هق" لهذا الحديث من ابن الاشعث عن أهل البيت ، فيه فائدة جليلة ، فإن "هق" التزم أن لا يخرج في تصانيفه حديثاً يعلمه موضوعاً ، خصوصاً أنه أورده في السنن الكبرى التي هي من أجل كتبه وهي على أبواب الاحكام التي لا يتساهل في أحاديثها وقد كنت أتوقى الاحاديث التي في سنن ابن الاشعث ، لانهم تكلموا فيه وفيها . 17 ترجمہ: میں کہتا ہوں: بیہقی عملیہ نے اہل بیت کی اس حدیث کو محمہ بن اشعث کوفی کے طریق سے لیا، جس میں فائدہ جلیلہ ہے، کیونکہ بیہقی مِنْ اللّٰہ نے اس بات کا التزام کرر کھا ہے کہ وہ اپنی تصانیف میں کسی بھی ایسی حدیث کو نہیں لائمیں گے جو انکی معلومات کے مطابق موضوع ہو گی ، تو خاص طور پر بیہقی حمین کیا اس روایت کو" سنن کبری "میں جوان کی بلندیابیہ کتابوں میں ہے ہے ،ذکر کرنا اوروہ بھی احکام کے باب میں، جس میں احادیث کو پر کھنے میں سستی نہیں کی جاتی (اسکے موضوع نہ ہونے پر واضح دلالت کرتا ہے ،ورنہ آپ احکام کے باب میں خاص طوراے ذکر نہیں کرتے )، میں سنن ابن اشعث کی احادیث ہے احرّ از کر تاہوں کیونکہ اسکے اور اسکی کتاب کے بارے میں کلام کیا گیاہے۔

<sup>7</sup> لـ كنز العمال، للامام على المتقي، موسسة الرسالة بيروت، الطبعة الحامسة، ٤/ ٥٢٨، الرقم ١١٥٥٨ و ١٠٩٨٣.

(10) حدثنا أَبُو الحُسَنِ عَلِيُّ بْنُ دُلَيلِ الْإِخْبَارِيُّ ، حدثنا أَخْمَدُ بْنُ الْحَسَنِ الْمُقْرِئُ ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، حَدَّثَنِي عَمُّ أَبِي الْحُسَيْنِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَى بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ : عَلَى أَبِيهِ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ وَالْمَعْنَ عَلَى بُنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ وَالْمَعْنَ عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ وَالْمَعْنَ عَلَى بُنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ وَالْمَعْنَ عَلَى بُنِ أَبِيهِ عَلَى بُنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ وَالْمَعْنَ عَلَى الْصَلَاةِ ؟ قُلْتُ: الْحُمْدُ للله رَبِّ الْمُعَالَمِينَ ، كَنْ أَبِيهِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ . <sup>88</sup> كَنْفَ تَقْرَأُ إِذْ قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ ؟ قُلْتُ: الْحُمْدُ للله رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَقَالَ: قُلْ: بِشْمِ اللهُ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ . <sup>88</sup>

ترجمہ: تم نماز میں تلاوت کیسے کرتے ہو؟ انہوں نے عرض کی:"الحمد لللہ رہے اللہ الرحمن لللہ الرحمن لللہ الرحمن اللہ الرحمن اللہ الرحمن الرحم "مجی پڑھا کرو۔

خواہ فرض نماز ہویا نقل ، سورۃ الفاتحہ سے پہلے بہم اللہ الرحمن الرحیم پڑھنے میں احناف کی اکثریت کامؤقف "سنت" جبکہ بعض نے "واجب" بھی لکھاہے ، لیکن فرض نمازوں میں اسے جہری طور پر قرآت کی طرح نہیں ، بلکہ آہتہ آواز میں پڑھا جائے گا، نداہب فقہ میں امام احمد بن حنبل مجتالیہ اورا یک قول کے مطابق امام شافعی مختالیہ اسے سورۃ الفاتحہ کا جزقر اردیتے ہیں ، جبکہ امام مالک مجتالیہ کاموقف مختلف ہے۔ نمازوں میں اس کی قرآت کی تفصیل کتب فقہ میں موجود ہے۔

<sup>18</sup> السنن لامام الدارقطني ، موسسة الرسالة بيروت ، الطبعة الاولى ، باب في الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم ، ٢/ ٦٦ ، الرقم ١١٥٧ .

(11) أَخْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ السُّلَمِيُّ ، حدثنا عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ بْنِ جَعْفَرِ الْحَافِظُ بِبَغْدَاهَ ، حدثنا أَخْمَدُ بْنُ الْحَسَائِيُّ الْمُقْرِئُ ، حدثنا هِشَامُ ، حدثنا أَخْمَدُ بْنُ الْحَسَائِيُّ الْمُقْرِئُ ، حدثنا هِشَامُ البربري ، حدثنا عَلِيُّ بْنُ حَمْزَةَ الْحِسَائِيُّ ، حدثنا مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ مَعْفَر ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِيُّ رَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِيُّ رَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:

لِكُلِّ شَيْءَ عَرُوسٌ، وَعَرُوسُ الْقُرْآنِ الرَّحْنُ. 19

رَجِمہ: ہر چیز کی زینت ہوتی ہے اور قرآن کی زینت (سورہ) رحمن ہے۔

یہ سورت ترتیب قرآنی کے لحاظ ہے ۵۵ نمبر پر اور نزول کے اعتبار ہے ۲۳

نمبر پر ہے، اکثر مفسرین کے نزدیک یہ " مکی" ہے۔ اس سورت میں مکی سورتوں کی طرح مخصر آیات، توحید، علامات قدرت، قیامت کی ہولناکیاں، اللہ کی نعتیں، جنت وجہنم اور اختیام کا کنات جیسے اہم واعتقادی اُمور کو بیان فرمایا گیا ہے۔ اس سورة الرحمن اس لیے کہتے ہیں کہ اس سورت کا آغاز "الرحمن "سے ہورہاہے۔ ایک مرتبہ آپ مُنَاقَیْنِ مُنَا ہُوں کو مایات قدوت کیا تو وہ خاموش رہے، آپ نے فرمایا: آپ مُنَاقِیْنِ مُنا ہُوں کو بیان قرمایات کے سامنے تلاوت کیا تو وہ خاموش رہے، آپ نے فرمایا: میں نے یہ سورت جنات کے سامنے تلاوت کی تو وہ کہتے تھے: اے ہمارے رہت اہم میں نے یہ سورت جنات کے سامنے تلاوت کی تو وہ کہتے تھے: اے ہمارے رہت اہم میں نے یہ سورت جنات کے سامنے تلاوت کی تو وہ کہتے تھے: اے ہمارے رہت اہم شیری کے بہتے جہے۔ (سنن تر نہیں جملائیں گے پہل تیرے لیے حمہ ہے۔ (سنن تر نہیں)

<sup>9</sup>ل شعب الايهان ، للامام البيهقي ، مكتبة الرشد الرياض ، الطبعة الاولى ، ٤/ ١١٧ ، الرقم ٢٢٦٥ .و الدر المنثور ، للامام السيوطي ، مركز هجر للبحوث مصر ، ١٤/ ١٠١ ،

(12) أَخْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ الله الْحَافِظُ ، حَدَّثَنِي أَبُو مَنْصُورٍ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الله الْعَنْبَرِيُّ الصَّوفِيُّ النَّيْسَابُورِيُّ نَزِيلُ بَغْدَادَ ، نا عَبْدُ الله بْنُ أَحْمَدَ بْنِ عَامِرٍ ، نا أَبِي ، نا عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الرَّضَا ، نا مُوسَى بْنُ جَعْفَر المُرْتَضَى ، حَدَّثِنِي أَبِي جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، نا أَبِي ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى الرَّضَا ، نا مُوسَى بْنُ جَعْفَر المُرْتَضَى ، حَدَّثِنِي أَبِي جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، نا أَبِي ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: عَلِي بْنِ الحُسْيِّنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِيٍّ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وَأَسُ الْعَقْلِ بَعْدَ الدِّينِ التَّوَدُّدُ إِلَى النَّاسِ ، واصْطِنَاعُ الحَبْر إِلَى كُلُّ بَرِّ وَفَاجِرٍ . 20 كُلِّ بَرِّ وَفَاجِرٍ . 20

ترجمہ: دین کے بعد سب سے بڑی دانائی کی بات لوگوں سے محبت کا اظہار کرنااور ہر نیک و بدسے بھلائی کرناہے۔

یعنی سب سے بڑی دانشمندی تو دین میں ہے ، پس اگر کسی کو دین کی سعادت مل جائے تو اسے چاہیے کہ پھر ایسے اعمال بجالائے جس سے لوگوں کے قلوب میں اسکی محبت پیدا ہو، مثلاً محبت ، خندہ پیشانی سے ملنا، حقوق کا خیال رکھنا، تحا کف دینا اور اس کی غیبت و چغلی سے بچنا۔ چنانچہ اس طرح کے کاموں سے بندہ ناصرف دوسرے شخص کی عزت کو محفوظ رکھتا بلکہ اس کی اپنی عزت میں بھی اضافہ اور باہمی تعلقات میں استحام پیدا ہو تا ہے ۔ نیزیہ بات بھی معلوم ہوئی کہ جملائی کرنے میں نیک وبد کا انتیاز نہ رکھا جائے ، بلکہ سب کو نقع پہنچانے کی کوشش کی جائے۔

<sup>20</sup>ي شعب الايهان، للامام البيهقي، فصل في طلاقة الوجه، ١٠/ ٤٠٦، الرقم ٧٧٠٥. و حلية الاولياء، للامام ابي نعيم الاصفهاني، دار الكتب العلمية، ٣/ ٢٠٣.

(13) أَخْبَرَنَا أَبُو الْقَاسِمِ الْحَسَنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ حَبِيبِ الْمُفَسِّرُ ، أَنَا أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهَ الْحَفِيدُ ، أَنَا عَبْدُ الله بْنُ أَحْدَ بْنِ عَامِرِ الطَّائِيُّ ، حَدَّثَنِي أَبِي ، حَدَّثَنِي عَلِيُّ بْنُ مُوسَى ، حَدَّثَنِي أَبِي ، حَدَّثَنِي عَلِيُّ بْنُ مُوسَى ، حَدَّثَنِي أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، قَالَ : حَدَّثَنِي أَبِي جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، حَدَّثَنِي أَبِي مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيُّ ، فَلَ : حَدَّثَنِي أَبِي الْحُسَنِينُ بْنُ عَلِيُّ ، قَالَ : حَدَّثَنِي أَبِي الْحُسَنِينُ بْنُ عَلِيُّ ، قَالَ :

۱ شعب الایهان، فصل فی محنة الجراد والصبر علیها، ۱۲/ ۱۱۲، الرقم ۹٦٥۸. و حیاة
 ۱ لحیوان للدمیری، باب الجراد، ۱/ ۲۱۲.

ایک مڈی دستر خوان پر گر گئی ، تو عبد اللہ بن عباس نے اسے بکر لیا اور حسین سے یو چھنے لگے ،اے میرے سر دار! آپ کو معلوم ہے کہ مٹری کے پروں پر کیا لکھا ہوتا ہے ؟ انہوں نے فرمایا: میں نے اپنے والد امیر المومنین (علی مرتضیٰ) ہے اسکے بارے میں یو چھا تھا تو آپ نے فرمایا: بیشک میں نے یمی بات آپ کے نانا(محدر سول الله صَلَّاتِیم می سے دریافت کی تھی تو آپ سَلَیْ عَلَیْہُم نے مجھ سے فرمایا: مُڈی کے پر وں پر لکھا ہوتا ہے: بیشک میں ہی خداہوں ،میرے علاوہ کوئی عبادت کے لائق نہیں، میں ہی ٹڈی کارت اوراے رزق دینے والا ہوں،جب میں جاہتاہوں توانہیں کسی قوم کارزق بنا بھیجتاہوں اور جب میں جاہتا ہوں توانہیں کسی قوم پر مصیبت بنا بھیجتا ہوں۔ بیہ سن کر عبد اللّٰہ بن عباس نے کھڑے ہو کر حسین بن علی کو اپنے سینے سے لگالیا اور کہا: بینک بیا علم کے پوشیدہ رازوں میں سے ایک بات ہے۔

ٹڈیوں کو حدیث میں اللہ تعالی کالشکر کہا گیاہے، سابقہ اقوام پر ان کاعذاب بھی آیا جس کاذکر قر آن وحدیث میں موجو دہے۔ ٹڈی کے حلال ہونے پر مذاہب اربعہ کا اتفاق ہے، حضرت عبد اللہ بن ابی اوفی رظائفہ کہتے ہیں: ہم نے سات غزوات میں ٹڈیاں کھائی۔ ٹڈیوں کی مختلف اقسام ہیں جن میں زمینی اور سمندری ہونے کے علاوہ چھوٹی، بڑی، سرخ، زر داور سفید اقسام شامل ہیں۔ مزید حیاۃ الحیوان میں دیکھیں۔

## Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(14) حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ الله بْنِ الْفَضْلِ بِمِصْرَ قَالَ: نَا مُحَمَّدُ بْنُ وَكِيمٍ قَالَ: ثَنَا مُحَمَّدُ بُنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ: حَدَّثَنِي عَمُّ أَبِي الْحُسَيْنُ بْنُ مُوسَى ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ طَالِبٍ ، قَالَ: حَدَّثَنِي عَمُّ أَبِي الْحُسَيْنُ بْنُ مُوسَى ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ وَسَلَّمَ: أَبِيهِ ، عَنْ عَلِيهِ وَسَلَّمَ:

إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَنْزِلُ فِي كُلِّ لَيْلَةِ مُمُعَةٍ مِنْ أَوَّلِ اللَّيْلِ إِلَى آخِرِهِ السَّمَاءَ الدُّنْيَا، وَفِي سَائِرِ اللَّيَالِي فِي النَّلُثِ الْآخِرِ مِنَ اللَّيْلِ، فَيَأْمُرُ مَلَكًا يُنَادِي: هَلْ مِنْ سَائِلٍ فَأَعْطِيَهُ، هَلْ مِنْ تَائِبٍ فَأَتُوبَ عَلَيْهِ مَلَكًا يُنَادِي: هَلْ مِنْ سَائِلٍ فَأَعْطِيَهُ، هَلْ مِنْ تَائِبٍ فَأَتُوبَ عَلَيْهِ مَلَكًا يُنَادِي: هَلْ مِنْ سَائِلٍ فَأَعْطِيَهُ، هَلْ مِنْ تَائِبٍ فَأَتُوبَ عَلَيْهِ ، هَلْ مِنْ تَائِبٍ فَأَتُوبَ عَلَيْهِ ، هَلْ مِنْ مُسْتَغْفِرٍ فَأَغْفِرَ لَهُ ، يَا طَالِبَ الخُيْرِ! أَقْبِلْ ، وَيَا طَالِبَ الخَيْرِ! أَقْبِلْ ، وَيَا طَالِبَ الخَيْرِ! أَقْبِلْ ، وَيَا طَالِبَ الشَّرِ ! أَقْبِلْ .

ترجمہ: بیشک اللہ مجرفہ کی رات کے آغازے لے کر رات کے آخری وقت تک آسان و نیا پر نزول فرما تاہے، جبکہ بقیہ راتوں کے آخری تہائی جھے میں، پھر فرشتے کو تھم ہو تاہے، وہ ندا کر تاہے: کوئی سوالی ہے جسے دیا جائے، کوئی توبہ کرنے والا ہے جسکی توبہ تبول کی جائے، کوئی توبہ کرنے والا ہے جسکی توبہ تبول کی جائے، کوئی بخشش کی جائے، اے خیر مانگنے والے! توجہ کر، اوراے شر پھیلانے والے! بازآ جا۔

<sup>22.</sup> كتاب النزول، للامام الدارقطني، طبع بيروت بتحقيق الدكتور على الفقيهي، الرقم ٣. الصفحة ٩٢.

(15) حَدَّنَا أَخَدُ ، نَا مُحَمَّدُ بَنُ إِسْمَاعِيلَ الْبَصْرِيُّ ، نَا أَيِ ، نَا الحُسَيْنُ بُنُ مُوسَى ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي بْنِ الحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي بْنِ الحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي بْنِ الحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ أَبِيهِ مَوسَى بْنِ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ الحُسَيْنِ الحُسَيْنِ الحُسَيْنِ الْحُسَيْنِ بْنُ مُوسَى، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بْنِ عَلِي أَنِي الحُسَيْنِ بْنِ عَلِي بْنِ الحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بْنِ عَلِي ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الحُسَيْنِ بْنِ عَلِي ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحَسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحَسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، أَنَّهُ قَالَ : اللَّذِيلَ دُولَى ، مَا كَانَ مِنْهَا لَكَ أَمَاكَ عَلَى ضَعْفِكَ ، وَمَا كَانَ مِنْهَا لَكَ أَمَاكَ عَلَى ضَعْفِكَ ، وَمَا كَانَ مِنْهَا لَكَ أَمَاكَ عَلَى ضَعْفِكَ ، وَمَا كَانَ مِنْهَا

الدُّنْيَا دُوَلَ، مَا كَانَ مِنْهَا لَكَ أَتَاكَ عَلَى ضَغْفِكَ، وَمَا كَانَ مِنْهَا عَلَيْكَ لَمْ تَدْفَعْهُ بِقُوَّتِكَ، وَمَنِ انْقَطَعَ رَجَاؤُهُ مِمَّا فَاتَ اسْتَرَاحَ عَلَيْكَ لَمْ تَدْفَعْهُ بِقُوَّتِكَ، وَمَنِ انْقَطَعَ رَجَاؤُهُ مِمَّا فَاتَ اسْتَرَاحَ بَدُنْهُ، وَمَنْ رَضِيَ بِهَا رَزَقَهُ الله قَرَّتْ عَيْنُهُ . 23

ترجمہ: دنیا عارضی ہے، اس میں جو تیرے مقدر میں ہے، دہ تیری کر دری کے باوجود تجھے مل کررہے گا اور جو تیرے خلاف ہے پس اسے تو پوری طاقت لگا کر بھی دُور نہیں کر سکتا، جو اپنی امیدوں کو حاصل نہ ہونے والی چیزوں سے توڑ لے اس کا بدن سکون پائے گا اور جو اللہ جَرِّدُ کی دیے ہوئے رزق پر راضی رہے، اس کی آ تکھیں مھنڈی ہوں گی۔

<sup>23.</sup> المجالسة وجواهر العلم ، للامام الدينوري المالكي ، دار ابن حزم ، الطبعة الاولى ، ٢/ ٣٨٦ ، الرقم ٥٦١ ، و ٦/ ٦٠ ، الرقم ٣٣٦٩. و الفردوس بهاثور الخطاب للديلمي ، دار الكتب العلمية ، ٢/ ٢٣١، الرقم ٣١١٣ .

حدیث میں انسان کو مقدر کے ذریعے ملنے والی نعمتوں کے مطابق زندگی گزارنے کی ترغیب دی گئی ہے، یعنی بندے کو اس بات پریقین ر کھنا چاہیے کہ اس د نیا میں جو نعمت اللہ تعالی عَبِّرُوَبِلَنَّ نے اسکے مقدر میں لکھی ہے وہ مل کر ہی رہے گی ، جاہے وہ بظاہر کتنی ناممکن کیوں نہ ہو،اور جو ڈ کھ پریشانی اس کے مقدر میں لکھی جاچکی تو بندہ چاہتے ہوئے بھی اُس سے نے نہیں سکتا، لہذابندے کو چاہیے کہ اللہ تعالی عَبَرُوَبَلَ پَریقین رکھتے ہوئے اپنے معمولات کو انجام دیتارہے اور خیالی دنیا کو حقیقت کرنے کی کوشش میں نہ لگے، بلکہ حقائق پر اعمال کی بنیاداُستوار کرے۔ای طرح جب بندہ اپنے مقدر میں ملنے دالے رزق پر شاکر بن جاتا ہے تو اس کا جسم بیجاسوج و بچار ، اور بھاگ دوڑ ہے محفوظ رہتاہے،اورزندگی وجسم دونوں ہی پُرسکون رہتے ہیں۔

اس روایت کو امام دینوری عمین نیست این کتاب میں دومقامات پر مختلف سندوں ہے تقل کیا ہے ،ایک روایت کے مطابق امام دینوری نے اپنے شیخ احمہ ہے ، انہوں نے محد بن اساعیل بھری سے ، انہوں نے اپنے والد سے ، انہوں نے حسین بن موسی سے اورانہوں نے اپنے والد امام موسی کا ظم شائفۂ سے روایت کیا ہے۔

جبکہ دوسری روایت کے مطابق امام دینوری جمتالتہ نے اسیے شیخ محمہ بن حسین حنینی ، انہوں نے حسین بن موسی ہے اور انہوں نے اپنے والد امام موسی کاظم طالفہ سے روایت کیا ہے۔ پہلی سند میں امام دینوری کے بعد امام موسی کاظم طالفی کا عار ، جبکه دو سری سند میں صرف دوراوی موجو دہیں۔

> Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(16) حَدَّنَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ بْنِ مُوسَى ، نا أَبِي الْحُسَيْنِ بْنُ مُوسَى ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ اللهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؛ قَالَ : عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؛ قَالَ :

عَلَمُ الإِسْلامِ الصَّلاةُ ، فَمَنْ فَرَغَ لَهَا قَلْبَهُ وَحَادَ عَلَيْهَا حُدُودَهَا وَوَقَنَهَا؛ فَهُوَ مُؤْمِنٌ . 24

ترجمہ: اسلام کاپرچم "نماز" ہے، پس جو قلبی طور پر خود کو اسکے لیے تیارر کھے اور بروقت اداکرنے کی سعی کر تارہے، وہ مؤمن ہے۔

اسلام کے احکامات و فرائض میں سب سے اہم ترین نماز ہے، ای لیے قرآن مجید میں قریبا سات سومر تبہ اس کا حکم دیا گیا نیز آپ مَثَلُ نَیْنِ کَم سینکڑوں احادیث اس بارے میں موجود ہیں، جس میں اس کی فضیلت واہمیت بیان فرمائی گئ ہے، چنانچہ آپ مَثَلُ اللّٰ ہُنے نماز کو ابنی آ تکھوں کی ٹھنڈک اور مؤمن کی معران فرمایا ہے۔ قرون اولی میں ترک نماز کو کفر تصور کیا جا تاتھا، اس لیے بے نمازی سے لوگ قطع تعلقی اختیار کر لیتے تھے۔ آج کے زمانے میں نمازوں کا ترک اور انہیں سستی سے اداکرنا بہت عام ہوچلا ہے، متذکرہ حدیث میں ایسے لوگوں کے لیے خوب نصیحت ہے کہ کامل مومن و بی ہے جو نماز کو بروقت اور اس کی شر اکتا کے مطابق اداکر سے

<sup>24</sup>\_ المجالسة وجواهر العلم، للامام الدينوري المالكي، دار ابن حزم، الطبعة الاولى، ٦/ ٦٤، الرقم ٢٣٨٠.

ال حدیث میں محبوب کر یم مَنَافِیْنَا نے اُمت کو پیش آنے والے تین ہلاکت خیز اُمور کے بارے میں آگاہ فرمایا۔ اگر آج ہم دیکھیں تو اکثریت ایی ہی اُمور میں منہمک ہوکر دنیا وآخرت برباد کررہی ہے، حکومت اوراقتدار کی خاطر ہر ظلم ذھایا جارہا ہے۔ ایسے ایسے فتنے نمودارہورہے ہیں جن کی وجہ سے انسان اپنے دین، اپنے رب جبالی الا جارہا ہے، نیز پیٹ کو بھر نے اور نفسانی خواہش کے لیے ہر اس حد کو پارکیا جارہا ہے جسے ایک مسلمان مجمی پامال کرنے کا سوج بھی نہیں سکتا۔

<sup>25.</sup> دم الكلام و اهله، للهروي ، مكتبة الغرباء الاثرية ، ١/ ٣٩٠، الرقم ٨٥ .

(18) حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ الله مُحَمَّدُ بْنُ مَخْلَدِ الْعَطَّارُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يُوسُفَ بْنِ أَبِي مَعْمَرٍ قَالَ : حَدَّثَنَا صَالِحُ بْنُ يَزِيدَ ، عَنْ مُوسَى بْنِ مَعْمَرٍ قَالَ : حَدَّثَنَا صَالِحُ بْنُ يَزِيدَ ، عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَر بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُمْ ، عَنْ عَبْدِ الله بْنِ جَعْفَر بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُمْ ، عَنْ عَبْدِ الله بْنِ دِينَارٍ ، عَنِ ابْنِ مُحَمَّ قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

أَتَانِي حِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَقَالَ لِي : إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ زَوَّجَكَ الْبَنَةَ أَبِي بَكْمٍ وَمَعَهُ صُورَةُ عَائِشَة ، قَالَ : فَنَهَضَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى أَبِي بَكْمٍ رَضِيَ الله عَنْهُ فَقَالَ : يَا أَبَا بَكْمٍ إِنَّ اللهٰ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى أَبِي بَكْمٍ رَضِيَ الله عَنْهُ فَقَالَ : يَا أَبَا بَكْمٍ إِنَّ اللهٰ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَتَانِي وَقَالَ : إِنَّ اللهٰ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ زَوَّجَنِي جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَتَانِي وَقَالَ : إِنَّ اللهٰ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ زَوَّجَنِي البُنَّةُ عَلَيْهِ السَّلَامُ ، قَالَ : إِنَّ لِي البُنَّةُ صَغِيرَةً لَمْ تَبُلُغُ ، فَقَالَ : هَذِهِ الصُّورَةُ الَّتِي قَالَ : إِنَّ لِي البُنَّةُ صَغِيرَةً لَمْ تَبُلُغُ ، قَالَ : إِنَّ لِي البُنَّةُ صَغِيرَةً لَمْ تَبُلُغُ ، قَالَ : إِنَّ لِي البُنَّةُ صَغِيرَةً لَمْ تَبُلُغُ ، قَالَ : إِنَّ لِي البُنَّةُ صَغِيرَةً لَمْ تَبُلُغُ ، قَالَ : إِنَّ لِي البُنَّةُ صَغِيرَةً لَمْ تَبُلُغُ ، قَالَ : إِنَّ لِي البُنَّةُ صَغِيرَةً لَمْ تَبُلُغُ ، قَالَ : إِنَّ لِي البُنَّةُ صَغِيرَةً لَمْ تَبُلُغُ ، قَالَ : إِنَّ إِلَيْهِ عَائِشَةَ رَضِيَ الله عَنْهَا فَقَالَ : هَذِهِ الصَّورَةُ التَّتِي أَتَانِي شِهَا جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَ قَالَ : إِنَّ اللهُ عَزَ اللهُ عَزَ اللهُ عَزَ اللهُ عَزَ اللهُ عَزَ اللهُ عَزَ اللهُ عَزَى اللهُ عَزَلَ اللهُ عَزَلَ اللهُ عَزَلَ اللهُ عَزَلَ اللهُ عَزَلَ اللهُ عَزَلَ اللهُ عَزَلُ اللهُ عَزَلُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَزَلَ اللهُ عَزَلُ اللهُ عَزَلُ اللهُ عَزَلُ اللهُ عَلَى الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>26.</sup> كتاب الشريعة ، للامام أبي بكر الأجري ، دار الوطن الرياض ، الطبعة الاولى ، ٥/ ٢٣٩٧ ، الرقم ١٨٧٧ .

ترجمہ: جبر ائیل عَلَیْنِلِا میرے یاس آئے اور کہنے لگے: بینک اللہ عَزْدَجَالَ الله عَزْدَجَالَ الله عَزْدَجَالَ نے ابو بھر کی بیٹی کومیری زوجیت میں دے دیا ہے اوران کے پاس عائشہ کی تصویر بھی تھی، پھر رسول اللہ مَنَّالِتَیْمِ ابو بکر کے یاس تشریف لے گئے اوراُن سے فرمایا: اے ابو بکر! جبر ائیل عِبَرْدَبَانَ میرے یاس آئے اور انہوں نے کہا: اللہ عِبَرُوجِلِنَ نے آپ کی بیٹی میری زوجیت میں دے دی ہے ، پس آپ مجھے د کھائیں (تاکہ میں شاخت کروں)،اس پر انہوں نے اساء بنت ابو بکر کو د کھایاتو آپ مَنْ اَلْتُنْتِمْ نے فرمایا: یہ وہ نہیں ہے جس کی صورت جبرائیل عَلَیْہِلاً نے مجھے دکھائی تھی ،عرض کی میری ایک نابالغ بٹی ہے، آپ مَنَّالِثَیْنِم نے فرمایا، انہیں د کھائیں، پس كى تصوير ك كرميرے ياس آئے اور كہه ربے تھے: اللہ عَبَرُوَ الله عَبَرُو الله عَبَرُو الله عَبَرُو الله اسے میری زوجیت میں دیاہے،اس پر انہوں (ابو بکر مٹائٹۂ)نے عرض كى: اے اللہ كے رسول! ميں نے اسے آپ كى زوجيت ميں ديا۔ اس حدیث میں اُم المومنین حضرت عائشہ شکافٹا کی فضیلت کا اظہار ہے کہ اللہ تعالی نے انہیں آپ مَنَّالِثَیْمُ کی زوجیت میں دیا اور پھر آپ مَنَّالِثَیْمُ کے جاں نار حضرت ابو بكر مالنين نے تھم ربانی كو بسروچیتم تسلیم كرتے ہوئے انہیں حرم نبوی کے ليے منظور فرمالیا۔ آپ شکیجہاکے ایسے بے شار فضائل احادیث میں وار دہوئے ہیں۔ حضور

## Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اکرم منگانی آبان تمام ازواج میں سیّدہ خدیجہ فلائن کے بعدان سے زیادہ محبت فرمائتے سے۔ آپ فلائن آبان تمام ازواج میں سیّدہ خدیجہ فلائن آبان و فطین شخصیت کی مالک تھیں ، صحابہ کرام آپ فلائن آبائے مسائل کے جوابات اوراکتساب علم کیا کرتے ہے۔ آپ سے دو ہزار سے زائد احادیث مروی ہیں، مدینہ منورہ میں ۵۸ھ میں وصال فرمایا اور حضرت سیّدنا ابو ہریرہ فلائن نے نماز جنازہ پڑھائی۔ بعد ازاں روضہ رسول کے سامنے جنت البقیع میں تدفین کی گئی۔

(19) حَدَّنَنَا عُبَيْدُ الله بْنُ مُحَمَّدِ الْعُمَرِيُّ الْقَاضِي قَالَ: نَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ أَيِ أُويْسٍ قَالَ: حَدَّنَي مُوسَى بْنُ جَعْفَر بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَر ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدُهِ ، عَنْ حَدَيْنِ بْنِ حَدَّنِي مُوسَى بْنُ جَعْفَر بْن مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَر ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُهِ ، عَنْ خَدَيْنِ بْنِ بَي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : عَنْ أَبِيهِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : عَنْ أَبِيهِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : مَنْ شَتَمَ الْأَنْبِيَاءَ قُتِلَ ، وَمَنْ شَتَمَ أَصْحَابِي جُلِدَ . 27 مَنْ شَتْمَ الْأَنْبِيَاءَ قُتِلَ ، وَمَنْ شَتَمَ أَصْحَابِي جُلِدَ . 27 رَجْمَه: جَس نَ انبياء (مِن کی بھی بی ) کو گالی دی ، اُسے قتل کیا جائے اور جس نے میرے صحابہ کو گالی دی ، اُسے کوڑے مارے جائیں۔ اور جس نے میرے صحابہ کو گالی دی ، اُسے کوڑے مارے جائیں۔

(20) كَنَا عُبَيْدُ الله بْنُ مُحَمَّدِ الْعُمَرِيُّ الْقَاضِي بِمَدِينَةِ طَبَرِيَّةَ سَنَةَ سَبْعِ وَسَبْعِينَ وَمِاتَتَيْنِ، حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ أَبِي أُويْسٍ، حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ جَعْفَر بْنِ مُحَمَّدِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ عَلِيًّ ، عَنْ جَدَّهِ عَلِيًّ بْنِ عَلَى رَضِيَ الله عَنْهُمْ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيَّ ، عَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ الله عَنْهُمْ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ:

مَنْ سَبُّ الْأَنبِيَاءَ قُتِلَ ، وَمَنْ سَبُّ أَصْحَابِي جُلِدَ . 28 مَنْ سَبُّ أَصْحَابِي جُلِدَ . 28 ترجمہ: جس نے انبیاء (میں کسی بھی بی) کی توہین کی ، اُسے قتل کیا جائے اور جس نے میرے صحابہ کی توہین کی ، اُسے کوڑے مارے جائیں۔

<sup>27</sup> المعجم الاوسط، للامام الطبراني، دار الحرمين القاهرة، ٥/ ٣٥، الرقم ٤٦٠٢. 28. المعجم الصغير، للطبراني، المكتب الاسلامي، الطبعة الاولى، ١/ ٣٩٣، الرقم ٢٥٩.

(21) حَدَّثَنَا أَبُو الْحُسَنِ مُزَاحِمُ بْنُ عَبْدِ الْوَارِثِ الْبَصْرِيُ ، ثنا الْحُسَنِنُ بْنُ مُحَيْدِ بْنِ الرَّبِيعِ اللَّخْمِيُ ، حَدَّثَنِي عَلِيُ بْنُ مُوسَى الرِّضَا ، الرَّبِيعِ اللَّخْمِيُ ، حَدَّثَنِي عَلِيُ بْنُ مُوسَى الرِّضَا ، حَدَّثَنِي أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ مَحْمَدِ بْنِ عَلِيَّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيًّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيًّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيًّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلْمَ الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ: بْنِ عَلْي ، عَنْ عَلِي عَنِ النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ:

مَنْ سَبَّ نَبِيًّا مِنَ الْأَنبِيَاءِ فَاقْتُلُوهُ، وَمَنْ سَبَّ وَاحِدًا مِنْ أَصْحَابِي فَاجْلِدُوهُ . وَعَنْ سَبَّ وَاحِدًا مِنْ أَصْحَابِي فَاجْلِدُوهُ . 29

ترجمہ: جس نے انبیاء میں سے کسی بھی نبی کی توہین کی، اُسے قبل کر دو، اور جس نے میرے صحابہ میں سے کسی بھی صحابی کی توہین کی، اُسے کوڑے مارو۔

(22) حَذَّنَنَا الشَّيْخِ ابُو عَبْدُ الله أَخْدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ غَلْبُونِ ، عَنِ الشَّيْخِ أَبِي ذَرَّ الهَرَوِيَ إِجَازَةً ، قَالَ أَبُو الحسَن الدَّارَقُطُنِيُّ وَأَبُو عُمْرِ بْنُ حَيْوَةً ، قَالَا : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ نُوحٍ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الله بْنُ مُوسَى بْنِ جَغْفَرٍ ، عَنْ عَلِي بْنِ عَبْدُ الله بْنُ مُوسَى بْنِ جَغْفَرٍ ، عَنْ عَلِي بْنِ مُوسَى بْنِ جَغْفَرٍ ، عَنْ عَلِي بْنِ مُوسَى ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ ، عَنْ محمَّد بْنِ عَلِي بْنِ الحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ الحُسَيْنِ بْنِ عَلِي بْنِ الحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ الحُسَيْنِ بْنِ عَلِي بْنِ الحُسَيْنِ ، وَسَلَم وَسَلَم ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ الحُسَيْنِ بْنِ عَلِي بُنِ الحُسَيْنِ ، وَسَلَم وَسَلَم ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ الحُسَيْنِ بْنِ عَلِي بْنِ الحَسَيْنِ ، وَسَلَم وَسَلَم ، عَنْ أَبِيهِ ، أَنَّ رَسُولَ الله حَلْيَهِ وَسَلَم وَسَلَم وَالله :

مَنْ سَبَّ نَبِيًّا فَاقْتُلُوهُ وَمَنْ سَبَّ أَصْحَابِي فَاضْرِبُوهُ 30 مَنْ سَبَّ أَصْحَابِي فَاضْرِبُوهُ

<sup>29</sup>\_ الفوائد، للامام ابي القاسم تمام الرازي، مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الاولى، 1/ ٢٩٥، الرقم ٧٤٠.

ترجمہ: جس نے کسی نبی کی توہین کی، اُسے قتل کر دو، اور جس نے میرے صحابی کی توہین کی، اُسے (کوڑے) مارو۔

30 الشفاء للقاضي العياض ، طبع جائزة دبي الدولية للقرآن الكويم ، الطبعة الاولى ، فصل في الحجة في ايجاب قتل من سبه ..الخ ، الصفحة ٧٧٣ ، الرقم ١٧٦٢ ، و الفتاوى للسبكى ، دار المعرفة بيروت ، ٢/ ٥٨٢ .

(23) ح أَبُو مُحَمَّدٍ ، أَحْمَدُ بْنُ عَبْدِ الله الْهُرَوِيُّ ، ح أَبُو الْحَسَنِ ، عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ مَهْرَوَيْهِ الْفَرْوِينِيُّ بِالْكُوفَةِ قَدِمَهَا حَاجًا ، ح دَاوُدُ بْنُ سُلَيُهَانَ بْنِ وَهْبٍ أَبُو أَحْدَ الْفَرِيُّ الْفَرَيُّ الْفَرَيُّ الْفَرَيْشِيُّ ، حَدَّثَنِي عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الرَّضِيُّ ، حَدَّثَنِي أَبُو مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيُّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيًّ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُمْ أَجْمَعِينَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

إِنَّ مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ سَأَلَ رَبَّهُ ، وَرَفَعَ يَدَيْهِ ، فَقَالَ : يَا رَبِّ ! أَبُعِيدٌ أَنْتَ فَأُنَادِيَكَ ، أَمْ قَرِيبٌ فَأُنَاجِيَكَ ؟ فَأَوْحَى الله إِلَيْهِ يَا مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ ! أَنَا جَلِيسُ مَنْ ذَكَرَنِي . 31 مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ ! أَنَا جَلِيسُ مَنْ ذَكَرَنِي . 31

ترجمہ: موی بن عمران عَلَیْهِ اِن اینیا نے اپنے رب عَبْرُوَانَ کے ہاتھ اُٹھاکر سوال

کیا: اے میرے رب! کیا تو بعید ہے کہ میں تجھے پکاروں؟ یا تو قریب

ہی ہے کہ میں تجھے ہر گوشی کروں؟ تواللہ عَبْرُوَانَ نے وحی فرمائی:

اے موی بن عمران! جو بجھے یاد کرے، میں اس کے قریب ہوں۔

حدیث میں اللہ عَبْرُوَانَ کے نبی حضرت موسی عَلِیْسَاکا ذکر ہے کہ انہوں نے

آداب دعا کے بارے میں دریافت کیا تو اللہ تعالی جَرَافَیَالَا نے ارشاد فرمایا۔ اس بارے

میں قر آن مجید کی آیت میں بھی بیان ہے: چنانچہ اللہ تعالی جَرافَیَالاً فرما تاہے:

<sup>1</sup> إلى بحر الفوائد، للامام ابي بكر الكلاباذي، دار السلام القاهرة، الطبعة الأولى، باب من آداب الدعاء، ١/ ٤٣٥، الرقم ٤٥٢.

وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِى قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلْيُؤْمِنُواْ بِى لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلْيُؤْمِنُواْ بِى لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ عَنَى الْعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ عَنِي الْعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ عَنَى الْعَلَقُهُمْ يَرْشُدُونَ عَنِي الْعَلَقُ مِنْ الْعَلَقُ مَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ترجمہ: اور اے محبوب جب تم سے میرے بندے مجھے یو چھیں، تومیں نز دیک ہوں ، دعا قبول کرتا ہوں پکارنے والے کی جب مجھے پکارے ، توانہیں چاہیے میر احکم مانیں اور مجھ پر ایمان لائمیں کہ کہیں راہ یائیں۔ الله تعالی عَرِّرِ الله عَر آن مجيد ميں وعاماتكنے كے بارے ميں ارشاد فرماياہے، نیز احادیث کریمه میں اس کی بہت فضیلت بیان ہوئی ہے، چنانچہ ایک حدیث کامفہوم ہے جو بندہ اینے ربّ جَبارِ کیالئے سے دعانہیں مانگتا تو اللہ تعالی جَبارِ کیالئاس پر غضب فرما تا ہے ، لہذا بندے کو ہمیشہ دعاکے ذریعے بارگاہ خداوندی سے وابستہ رہنا جاہیے۔ دعا کرتے ونت ہاتھوں کو بلند کرناسنت نبوی بلکہ سنت انبیاء ہے۔عام مقامات یعنی مساجد وغیرہ میں جہاں دیگر لوگ ابنی عبادات میں مشغول ہوں وہاں آہت دعاما نگی جائے تا کہ کسی کے معمولات یا آرام میں خلل نہ آئے،لیکن اگر کوئی شخص تنہائی میں خشوع حاصل کرنے یا عجز کا اظہار کرنے کے لیے آوازبلند بھی کرلے تو حرج نہیں ،لیکن حد ہے زیادہ آوازبلند کرنے کو علمائے کرام نے خلاف ادب لکھاہے۔

**<sup>32</sup> سورة البقرة: ٢/ ١٨٦.** 

(24) حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ مَهْرَوَيْهِ الْقَزْوِينِيُّ ، ثنا دَاوُدُ بْنُ سُلَيُهَانَ الْقَزْوِينِيُّ ، ثنا عَلِيُّ ، ثنا عَلِيُّ ، ثنا عَلِيُّ ، ثنا عَلِيُّ ، ثنا مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيُّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ عَلِيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيٌّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ : قَالَ وَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

مَا كَانَ وَلَا يَكُونُ إِلَى يَوْمِ الْقِبَامَةِ مُؤْمِنٌ إِلَّا وَلَهُ جَارٌ يُؤْذِيهِ. 33 رَجِمَهِ: اللهِ عَلَى يَوْمِ الْقِبَامَةِ مُؤْمِنٌ إِلَّا وَلَهُ جَارٌ يُؤْذِيهِ. 33 رَجِمَهِ: اللهِ يَلِيُوسَ كُواذِيتَ ولين والله نه بى آج اور نه بى قيامت تك (كال) مؤمن موسكتا ہے۔

اسلام میں پڑوسیوں کے بہت سے حقوق مقرر کیے گئے ہیں ، پڑوسیوں کے حقوق کی اہمیت کے بارے میں ایک حدیث کا مفہوم ہے کہ آپ منگانڈیڈ کے فرمایا: جر ائیل علینہ ایک جیے پڑوسیوں کے بارے میں برابر آگاہ کرتے رہے حتی کہ مجھے گان ہونے لگا کہ انہیں وار ثت میں بھی جھے دار کیا جائے گا۔ چنانچہ اپنے ہمسایہ کے حقوق کا خیال رکھنا، اس کی مدد کرنا، تکالیف میں اس کی معاونت کرنا، خوش میں ساتھ دینا اور مرنے پر جنازے اور تدفین کے مراحل میں شامل ہونا بھی انہی حقوق میں شامل ہے۔ آج بھے دور میں جہاں ہرایک اپنی زندگی میں منہک ہے ، ایسے میں پڑوی کے لیے ذراساوقت نکال لینا اور اس کے حقوق کی ادائیگی کرنابزی سعادت ہے۔

<sup>33</sup> الترغيب في فضائل الاعمال ، للامام ابن شاهين ، دار ابن الجوزي ، الطبعة الاولى ، الصفحة ٢٧١ ، الرقم ٢٨١ .

(25) حَدَّثَنَا ابْنُ مَخْلَدِ ، قَالَ : حَدَّثَنَا جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدِ الْمَارُودِيُّ ، قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو مَالِكٍ سَلَّامُ بْنُ سَالِمٍ مَوْلَى خُزَاعَةَ قَالَ : حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْوَرَّاقُ ، قَالَ : حَدَّثَنِي مُوسَى سَلَّامُ بْنُ سَالِمٍ مَوْلَى خُزَاعَةَ قَالَ : حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْوَرَّاقُ ، قَالَ : حَدَّثَنِي مُوسَى بْنُ بِنُ أَبِي طَالِبٍ ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ :

أَنَّهُ سَمِعَ رَجُلًا يَتَكَلَّمُ فِي الله بِشَيْءٍ لَا يَنْبَغِي ، فَأَمَرَ بِضَرْبِ عُنُقِهِ ، فَضُرِبَتْ عُنُقُهُ، وَقَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَضُرِبَتْ عُنُقُهُ، وَقَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: مَنْ تَكَلَّمَ فِي الله فَاقْتُلُوهُ ، وَمَنْ تَكَلَّمَ فِي الْقُرْآنِ فَاقْتُلُوهُ . وَمَنْ تَكَلَّمَ فِي الْقُرْآنِ فَاقْتُلُوهُ . هَمَنْ تَكَلَّمَ فِي الله فَاقْتُلُوهُ ، وَمَنْ تَكَلَّمَ فِي الْقُرْآنِ فَاقْتُلُوهُ . همَا يَعْمُلُوهُ . همَا يَعْمُ اللهُ فَاقْتُلُوهُ . همَا يَعْمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ فَاقْتُلُوهُ . همَا يَعْمُ اللهُ فَاقْتُلُوهُ . همَا يَعْمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي اللهِ فَاقْتُلُوهُ . همَا يَعْمُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ فَاقْتُلُوهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ فَاقْتُلُوهُ اللهُ فَاقْتُلُوهُ وَاللّهُ فَاقْتُلُوهُ . عَنْ تَكَلَّمُ فِي اللهُ فَاقْتُلُوهُ مُنْ تَكُلُمُ اللهُ فَاقْتُلُوهُ . همَا يَسْلَمُ فَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ فَاقْتُلُوهُ اللهُ فَاقْتُلُوهُ . همَا اللهُ فَاقْتُلُوهُ اللهُ فَاقْتُلُوهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَاقْتُلُوهُ . عَمْنُ تَكُلُمُ فِي اللهُ فَاقْتُلُوهُ اللهُ فَاقْتُلُوهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

ترجمہ: آپ نے کی شخص کو اللہ جَرْدِبَانَ کے بارے میں ایی بات کرتے ہوئے سناجو اس کے شایال نہیں (یعنی توہین آمیز کلمات سے) تو آپ نے اسے قتل کر دیا گیا تو فرمایا: میں نے اسے قتل کر دیا گیا تو فرمایا: میں نے رسول اللہ مَنَّا اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰمُ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمُ اللّٰهُ مِنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مِنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُنْ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُنْ اللّٰمُ ا

<sup>34</sup> الابانة الكبرى لإبن بطة الحنبلي ، دار الراية الرياض ، الطبعة الثانية ، الكتاب الثالث الرد على الجهمية ، المجلد الثاني ، باب بيان كفرهم وضلالهم و خروجهم عن الملة ، الصفحة ٤٢ ، الرقم ٢٣٤ .

(26) حَدَّثَنِي أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ دَاوُدَ بْنِ سُلَيْهَانَ الزَّاهِدُ ، ثنا أَبُو عَلِيٌّ مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَتُ الْكُورِقُ بِمِصْرَ ، حَدَّثَنِي أَبُو الْحَسَنِ مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، حَدَّثَنِي أَبِي ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٌّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيَّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ:

أَن يَهُودِيًّا ، كَانَ يُقَالَ لَهُ جُرَيْجِرَةَ كَانَ لَهُ عَلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَنَانِيرُ ، فَتَقَاضَى النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ لَهُ : يَا يَهُودِيُّ ! مَا عِنْدِي مَا أُعْطِيكَ ، قَالَ : فَإِنَّي لَا أَفَارِقُكَ يَا مُحَمَّدُ حَتَّى تُعْطِيَنِي ، فَقَالَ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : إِذًا أَجْلِسُ مَعَكَ ، فَجَلَسَ مَعَهُ فَصَلَّى رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي ذَلِكَ المُوْضِع الظُّهْرَ وَالْعَصْرَ وَالْمُغْرِبَ وَالْعِشَاءَ الْآخِرَةَ وَالْغَدَاةَ ، وَكَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَتَهَدُّونَهُ ، وَيَتَوَعَّدُونَهُ ، فَفَطِنَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ : مَا الَّذِي تَصْنَعُونَ بِهِ ؟ فَقَالُوا : يَا رَسُولَ الله ! يَهُودِيٌّ يَحْبسُكَ، فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : مَنَعَنِي رَبِّي أَنْ أَظْلِمَ مُعَاهَدًا وَلَا غَيْرَهُ ، فَلَمَّا تَرَحَّلَ النَّهَارُ ، قَالَ الْيَهُودِي : أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهِ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، وَقَالَ : شَطْرُ مَالِي فِي سَبِيلِ الله ، أَمَا وَالله ! مَا فَعَلْتُ الَّذِي فَعَلْتُ بِكَ إِلَّا لِأَنْظُرَ إِلَى نَعْتِكَ فِي التَّوْرَاةِ : مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الله مَوْلِدُهُ بِمَكَّةً ، وَمُهَاجَرُهُ

بِطَيْبَةَ ، وَمُلْكُهُ بِالشَّامِ ، لَيْسَ بِفَظَّ ، وَلَا غَلِيظٍ ، وَلَا سَخَّابٍ فِي الْأَسْوَاقِ ، وَلَا مُتَزَيِّ بِالْفُحْشِ ، وَلَا قَوْلِ الْحُنَا ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ الْأَسْوَاقِ ، وَلَا مُتَزَيِّ بِالْفُحْشِ ، وَلَا قَوْلِ الْحُنَا ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا الله وَأَنْكَ رَسُولُ الله ، هَذَا مَالِي فَاحْكُمْ فِيهِ بِهَا أَرَاكَ الله ، وَكَانَ الْبَهُودِيُّ كَثِيرَ المَّالِ . 35

ترجمہ: ایک یہودی جس کا نام جریجرة تھا اس کار سول اللہ مَنْ النَّهُ عُلِيْ پِر پچھ دیناروں کا قرض تھا، پس اس نے آپ مَنْ النَّيْرُ اسے اپ قرض کا تقاضہ کیا تو آپ مَنْ النَّیْرُ اس کے نہیں جو کیا تو آپ مَنْ النّیْرُ اس نے کہا: اے مجمد! میں اس وقت تک آپ کو نہیں جو جھوڑوں گاجب تک آپ مجھے قرضہ واپس نہ کر دیں، جب آپ مَنْ النَّیٰرُ اللّٰ مِحْورُوں گاجب تک آپ مجھے قرضہ واپس نہ کر دیں، جب آپ مَنْ النّٰیٰرُ اللّٰ کے فرمایا: محمد اس معام پر ظہر، عصر، مغرب، عشاء اور ساتھ بیٹھ گیا، آپ مَنْ النّٰہُونُ نے اس مقام پر ظہر، عصر، مغرب، عشاء اور دوسرے دن صبح کی نماز ادافرمائی، جبکہ صحابہ کرام اس یہودی کو ڈرا رہے سے ، دھمکیاں دے رہے سے ، آپ مَنْ النّٰہُونُ نے اس معاملے کو میانہوں نے عرض کی بھانپ لیا تو فرمایا: یہ تم لوگ کیا کررہے ہو؟ انہوں نے عرض کی

<sup>35.</sup> المستدرك ، للامام الحاكم ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الثانية ، كتاب تواريخ المتقدمين من الانبياء والمرسلين ، ٢/ ٦٧٨ ، الرقم ٤٢٤٢ . ودلائل النبوة ، للامام البيهةي ، دار الكتب العلمية بروت ، ٦/ ٢٨٠ .

: یار سول الله! اس یہودی نے آپ کو محبوس کرر کھاہے، آپ صَالَا الله نے ارشاد فرمایا:میرے رت نے مجھے معاہدہ کرنے والے، بلکہ کسی بھی فروپر ظلم کرنے ہے منع کیا ہے ،جب دن گزر گیاتو اس یہودی نے کہا: میں گواہی دیتاہوں کہ اللہ کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد مَنْالِتَنْ اللّٰهِ عِبْرُدَانَ کے بندے اور رسول ہیں، نیز اس نے کہا:میرے مال کا اتناحصہ اللہ عِبْرَوَ بَانَ کی راہ میں وقف ہے، خدا کی قتم امیں نے آپ کے ساتھ سیہ سب صرف اس لیے کیا تا که تورات میں نکھی اس نشانی کو دیکھ لوں: که محمد بن عبد اللہ ان کی پیدائش مکہ میں ہو گی اور وہ طبیبہ کی طرف ہجرت کریں گے، ان کی سلطنت شام میں ہو گی، آپ بد خلق اور سخت دل نہیں ہوں گے ، نہ ہی بازاروں میں شور مجانے والے ،اورنہ ہی فخش گوا وربدزبان ہول کے، میں گواہی ویتا ہوں کہ اللہ عَزَّدَ اللّٰہ عَزَّدَ اللّٰه عَزَدَ اللّٰهِ عَزَلَا لَكُ نہیں ، اور جیتک آپ اللہ عِبَرُوبِانَ کے رسول ہیں۔ پس یہ میرا مال ہے اس میں اللہ عِبِرِ کِنانَ کی مرضی کے مطابق جوجابیں تھم کریں،اور بیہ یبو دی بهت مال دار تھا۔

## Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(27) أَخْبَرَنَا أَبُو المُكَارِمِ المُبَارَكُ بْنُ مُحَمَّد بن المعمر الباذراني ، أَنْبَأَ أَبُو بَكْرٍ أَحْدُ بْنُ عَلَى بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ زَكْرِبَا الصُّوفِيُّ الطِّرَيْشِيْ ، أَنْبَأَ أَبُو عَبْدِ الله الحُسَيْنُ بْنُ شُجَاعِ المُوْصِيلُ عَلِي بْنِ الْحُسَيْنُ بْنُ شُجَاعِ المُوصِيلُ الصَّوفِيُّ ، أَنْبَأَ أَبُو عَبْدِ الله الشَّافِعِيُّ ، ثَنَا مُحَسَى بْنُ اللهَ عَلَيْهِ وَسَى بْنُ اللهَ عَلَيْهِ وَسَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ وَاللّهَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسُلّمَ اللهُ عَلَيْهِ عَلْ اللهُ عَلَيْهِ عَلْ عَلَيْهِ وَاللّمَ اللهُ عَلَيْهِ عَلْهُ وَاللّمَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

مَنْ أُذِنَ لَهُ بِالدُّعَاءِ فُتِعَ لَهُ أَبُوابُ الرَّحْمَةِ . 36 ترجمہ: جے دعاکی تونیق مل می ، اس کے لیے رحمت کے دروازے بھی کھول دیئے جاتے ہیں۔

بندے کا اپنے رب سے تعلق دوعباد توں میں زیادہ مقرب ہوتا ہے،ایک نماز اور دوسر ادعا۔ قرآن مجید اوراحادیث نبوی میں دعاما تگنے کے بہت سے فرامین اورآداب ذکر کیے گئے، چنانچہ اللہ تعالی جَرْوَکِلَ کَافرمان ہے"جب دعاکر نے والا مجھ سے مانگے، تو میں اس کی دعاقبول کر تاہوں"،ای طرح"مجھ سے دعاما گو، میں قبول کروں کا"۔لہذا بندے کو اپنے رب کر یم جَرُوکِلَ سے دعاوَں کے ذریعے بھی تعلق قائم رکھنا چاہیے،اور جب بندے کو دعاما تگنے کی توفیق مل جائے تو اس یقین کے ساتھ مانگے کہ چاہیے،اور جب بندے کو دعاما تگنے کی توفیق مل جائے تو اس یقین کے ساتھ مانگے کہ توفیق بخشے والے کی جانب سے قبولیت بھی ملے گی،ناأمیدی نہیں ہونی چاہیے۔

 <sup>36</sup> هواتف الجنان ، للامام ابن ابي الدنيا ،موسسة الكتب الثقافية بيروت ، الطبعة الاولى
 باب هواتف الجن ، الصفحة ٥٥ ، الرقم ٧٣ .

(28) أَخْبَرَنَا أَبُو الْفَتْحِ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ الْعَطَّارُ الْبَغْدَادِيُّ قَدِمَ عَلَيْنَا ، ثنا عَبُدُ الله بْنُ مُحَمَّدِ اللهُ عُمَّدُ اللهُ عُمَّدُ اللهُ عُمَّدُ اللهُ عُمَّدُ اللهُ عُمَّدُ اللهُ عُمَدُ اللهُ عُمَدُ اللهُ عُمَدُ اللهُ عُمَدُ اللهُ عُمَدُ اللهُ عَدْدِ السَّلَامِ ، ثنا مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِيَّ مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِيًّ وَصَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ : رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

الْعَهَائِمُ تِيجَانُ الْعَرَبِ ، وَالِاحْتِبَاءُ حِيطَانُهَا ، وَجُلُوسُ الْمُؤْمِنِ فِي الْعَهَائِمَ الْمُؤْمِنِ فِي الْمُعْرَبِ اللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِنِ فِي الْمُسْجِدِ رِبَاطُهُ . 37

ترجمہ: عمامے عرب کا تاج، دوزانوں بیٹے کر باند ھنا ان کی دیواری، اور مؤمن کامسجد میں بیٹھنااس کی قیام گاہ ہے۔

ال حدیث کے بہت ہے تابع وشاہد ہیں، جن میں سے پچھ کو امام بیہ فی جمٹاللہ نے "مسلم اللہ میں امام رام ہر مزی نے "شعب الایمان" میں، امام دیلی جمٹاللہ نے "مسند الفر دوس" میں، امام رام ہر مزی جمٹاللہ نے "مسند الفر دوس" میں نقل کیا ہے، چنانچہ جمٹاللہ نال "میں اور دیگر محد ثین نے اپنی کتب میں نقل کیا ہے، چنانچہ ان کی روشنی میں حدیث ندکور کو تقویت ملتی ہے۔

اس مدیث میں عربوں کے چند خصائص اور عادات کاذکر کیا گیاہے کہ اِن کی عزت وو قار میں ان امور کاد خل ہے جس میں عمامہ باندھناسب سے اہم ہے ، چنانچہ

37 مسند الشهاب ، للامام ابو سلامة القضاعي ، موسسة الرسالة بيروت ، الطبعة الاولى ، باب العائم تيجان العرب ، ١/ ٧٥ ، الرقم ٦٨ . و شعب الايمان ، للبيهقي ، مكتبة الرشد الرياض ، ٨/ ٢٩٦ ، الرقم ٥٨٥٢ . و أدب الاملاء والاستملاء ، للعبد الكريم السمعاني المروزي ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الاولى ، الصفحة ٤٢ .

آب مَنْ عَيْنِهِم نے خاص طور پر عربوں کو اس کی ترغیب ارشاد فرمائی ،لیکن آج عرب میں بالعموم اس امر کو حیور کر رومال رکھنے کا رواج ہو جلا ہے۔ ای طرح آپ مناکھیڈیم نے مسجد میں بیٹھنے کو بیان فرما یا جو عادت کے ساتھ ساتھ مسجدوں کی آبادی کی علامت ہے، کیونکہ انسان جب مسجد میں اینے معمولات رکھے گاتووہ نماز کی ادائیگی اور احکام خداوندی کی پاسداری بھی اچھے طور پر کرسکے گا اس لیے نبی کریم مَثَاثِیَّتِم نے حیات اقدس میں نماز کے علاوہ نکاح،اہم فیصلے،وفود سے ملاقات، باہمی مشاورت اور جنگی اہداف کی چمیل وتر تیب کو مسجد نبوی میں ہی طے فرمایا۔ لیکن آج مساجد کی حیثیت صرف جمعہ وعیدین کے اجتماعات کے لیے ہی رہ گئی ہے۔اس لیے امت مسلمہ کو آج پھرے مساجد کی جانب توجہ کرنے اور انہیں معاشرے میں مرکزی حیثیت ہے پیش کرانے کی ضرورت ہے تاکہ مسلمانوں کے اکثر معاملات اس سے وابستہ ہو کریذ ہی تقذی کے ساتھ ساتھ دیانت و خلوص سے بھی مزین ہوجائیں، کیونکہ عام طور پر مسلمانوں کی اکثریت بحمداللہ ایس ہے کہ اگر جیہ وہ کتنے ہی گناہ گار کیوں نہ ہوں لیکن مساجد میں ہمیشہ راست گوئی ہے کام لیتے اور اس کے تقدس کا خیال رکھتے ہیں۔ پس مساجد مسلمانوں کے در میان ایک ایسا ہمہ جہتی ادارہ ہے جو پورے علاقے کو اینے ساتھ بخولی منسلک کرکے چلانے اور سنوارنے کی صلاحیت رکھتاہے۔

(29) أَخْبَرَنَا أَبُو الْفَتْحِ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ الْعَطَّارُ ، ثنا عَلِيُّ بْنُ عُمَرَ الْخُنَلِيُّ ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ الزَّبَيْدِيُّ ، ثنا سَهْلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْمُرْوَذِيُّ الْعَبَّاسِ بْنِ الْفَضْلِ الْمُرْوَذِيُّ ، ثنا الْفَاسِمُ بْنُ الْحَسَنِ الزَّبَيْدِيُّ ، ثنا سَهْلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْمُرْوَذِيُّ الْعَبَّاسِ بْنِ الْفَضْلِ المُرْوَذِيُّ ، ثنا الله عَلْهُ مَنْ عَنْ جَدِّهِ مُتَّصِلًا قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ ، عَنْ جَدِّهِ مُتَّصِلًا قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

اَلُوْضُوْءُ قَبْلَ الطَّعَامِ بَنْفِي الْفَقْرَ وَبَعْدَهُ يَنْفِي اللَّمَ مَ وَيُصِحَّ الْبَصَرَ الْمُعَامِ رَنَا مِحَاجِي الْفَقْرَ وَبَعْدَهُ يَنْفِي اللَّمَ مَ وَيُصِحَّ الْبَصَرَ الْمُحَاجِي وَمُوكِرنا حَرَجْمَهُ: كَا يَحِدُ وضُوكُرنا وَمَا فِي اور كَمَانِ كَ بعد وضوكرنا وساوس كودُور اور نظر كو تيزكر تا ہے۔

یبال کھانے سے پہلے وضو سے نمازوالا وضو مراد نہیں بلکہ صرف ہاتھوں کا دھونا ہے، چنانچہ اس حدیث کی مثل امام ابوداود اورامام ترمذی کی روایت ہے" کھانے کی برکت اس سے پہلے اور بعد میں وضو کرنا ہے"،امام ابن ماجہ بِخالفہ اپن "سنن "میں روایت کرتے ہیں: "جو اپنے گھر میں برکت چاہتا ہے تواسے چاہیے کہ کھانے سے پہلے اور بعد میں وضو کرے "۔ان احادیث کے اُخروی فوائد کے علاوہ ظاہری اور جسمانی فوائد آج کی ذی شعور پر پوشیدہ نہیں ہے، چنانچہ سے حدیث حفظان صحت کے زریں اصولوں میں سے ہے۔اس حدیث کے متعدد طرق اور شاہد مل کر مجموعی طور پر اس کی تقویت کرتے ہیں، جن میں سے تمین مذکور ہو چے۔

<sup>38</sup> مسند الشهاب ، للامام ابو سلامة القضاعي ، باب الوضو قبل الطعام . الخ ، ١/ ٢٠٥ ، الرقم ٣١٠ .

(30) أَخْبَرُنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْفَضْلِ بْنِ نَظِيفِ الْفَرَّاءُ ، ثنا الحُسَيْنُ بْنُ غِيَاتِ الحُوَاسَانِيُ ، قَالَ : حَدَّنِي اللهِ مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، قَالَ : حَدَّنَنِي أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، قَالَ : حَدَّنَنِي أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، قَالَ : حَدَّنَنِي أَبِي جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِي ، قَالَ : حَدَّنَنِي أَبِي عَلِي بْنُ الحُسَيْنِ ، قَالَ : حَدَّنَنِي أَبِي عَلِي بْنُ الْحَسَيْنِ ، قَالَ : حَدَّنَنِي أَبِي عَلِي بُنُ الْبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : حَدَّنَنِي أَبِي عَلِي بُنُ أَبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : حَدَّنَنِي أَبِي عَلِي بُنُ أَبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : مَنْ عَامَلَ النَّاسَ فَلَمْ يَظْلِمْهُمْ ، وَحَدَّنَهُمْ فَلَمْ يَكْذِبْهُمْ ، وَحَدَّنَهُمْ مُوعَةً مُوعَةً مُوعَةً مُ وَحَدَّنَهُمْ وَعَثَهُمْ ، وَطَهَرَتْ عَدَالِنَهُ ، وَوَعَدَهُمْ فَلَمْ يَكْفِرُهُمْ ، فَهُو عِنْ كَمُلَتْ مُرُوءَثُهُ ، وَظَهَرَتْ عَدَالِنَهُ ، وَوَعَدَهُمْ فَلَمْ يَخْلِفُهُمْ ، فَهُو عِنْ كَمُلَتْ مُرُوءَثُهُ ، وَظَهَرَتْ عَدَالِنَهُ ، وَوَجَبَتْ أُخُونُهُ ، وَحَرْمَتْ غَيْبَهُ هُ . وَعَرَمَتْ غَيْبَهُ . وَقَالَتُهُ ، وَوَجَبَتْ أُخُونُهُ ، وَحَرْمَتْ غَيْبَهُ . وَقَالَ اللهُ ال

ترجمہ:جولوگوں پر حاکم ہوں اور اُن پر ظلم نہ کرے، جب بات کرے تو اُن سے جھوٹ نہ ہولے، اور جب وعدہ کرے تو اُن سے وعدہ خلافی نہ کرے ، تو ایسا شخص اُن لوگوں میں سے ہے جس نے اپنے انسانی ملات کی جمیل کرلی، عدل کو ظاہر ، اُخو ت کا لازم اور ابنی غیبت کو حرام کرلیا۔

آپ سُلُانِیَا اس حدیث میں انسانی خوبوں کی معراج اور بہترین مسلمان کاکر دار ذکر فرمایا۔ چنانچہ اگر آج ہم میں بیہ تین اوصاف بید اہو جائیں تو ناصرف ہمارے اندر مثبت تبدیلی رُونماہوگی، بلکہ معاشرے بھی اسے مستفید ہوسکے گا۔

<sup>39</sup> مسند الشهاب ، للقضاعي ، باب من عامل الناس فلم يظلمهم.. الخ ، ١/ ٣٣٢ ، الرقم ٥٤٣ . و الكفاية ، للخطيب البغدادي ، باب الكلام في العدالة ، الصفة ٧٨ .

(31) أَخْبَرَنَا أَبُو الْحُسَيْنِ ، مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٌ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ يَخْبَى ، أبنا عَبْدُ الله بْنُ أَخْدَ بْنِ طَالِبِ الْبَغْدَادِيُّ ، أبنا الحُسَنُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْنِ بْنِ خَلَّادٍ ، ثنا أَخْدُ بْنُ عُبَيْدِ الله الجُسَمِيُ ، ثنا عَلِيُّ بْنُ المُؤَمَّلِ مِنْ أَهْلِ وَادِي الْقُرَى قَالَ : سَمِعْتُ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيَّ بْنِ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِي الله عَنْهُ يَقُولُ : حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ آبَائِهِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ قَالَ : الله عَنْهُ يَقُولُ : حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ آبَائِهِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

نِعْمَ الْمَالُ النَّخْلُ ، الرَّاسِخَانُ فِي الْوَحْلِ ، الْمَطْعَانُ فِي الْمِحَلِ . فَكُورِ الْمُعَانُ فِي الْمُحَلِ . فَكُرُرُ (زمز مِن) مِن للَّ ترجمہ: محبور كادر خت كيابى بہترين مال ہے ، جو كيچرُ (زمز مِن) مِن للَّ جاتا (پروان چرحتا) ہے اور قط سالی میں خوراک بنتا ہے۔
اُن کی سائنسی و نباتاتی ترتی نے اس بات كوتسليم كيا ہے كہ محبور كے در خت میں بقیہ نباتات سے زیادہ پروان چرخے اور معمولی قدرتی ماحول میں بھی نشود نما پانے كی صلاحیت ہوتی ہے ، لیكن آپ مَنَّ اللَّهُ مُنْ كامیہ فرمان نباتاتی عروج سے صدیوں پہلے اس

امر کی نشاند ہی فرماچکاہے۔ اور قط سالی کے زمانے میں اس کا مفید ہونا تاریخ کے کئی واقعات میں محفوظ ہے، کیونکہ اس پر قط سالی دیر سے اثر انداز ہوتی ہے، نیز اس کے

کھل کو خشک کرکے سالوں تک استعال کیا جاسکتا ہے جو قط میں بقائے حیات کیلئے نعمت خداوندی ہے۔

40 مسند الشهاب ، للامام ابو سلامة القضاعي ، باب نعم المال النخل الراسخات.. الخ ، ٢/ ٢٥٨ ، الرقم ١٣١٢ . و امثال الحديث للرامهرمزي ، الدار السلفية ، الهند ، الصفحة ١١٠ ، الرقم ٣٤ .

(32) أخبرني القاضي أبو القاسم علي بن المحسّن بن علي التَّنُوْخي، حدثنا أبو محمد سهل بن أحمد بن عبد الله الدِّيباجي ، حدثنا أبو علي محمد بن محمد بن الأشعث بمصر، حدثنا أبو الحسن موسى بن إسهاعيل بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ، قال: حدثني أبي ، عن أبيه ، عن جدّه جعفر ، عن أبيه ، عن جدّه علي بن الحسين ، عن أبيه ، عن علي بن أبي طالب:

تَلَقَّاهُ رَسُولُ الله - صلى الله عليه وسلم - فَقَبَّلَ بَيْنَ عَيْنَيْهِ ، فَلَمَّا جَلَسًا ، قَالَ لَهُ - رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم - : أَلَا أَعْطِيْكَ ؟ أَلَا أَمْنَحُكَ ؟ أَلَا أَحَبُوْكَ ؟ قَالَ : بَلَى يَا رَسُولَ الله ! قَالَ : تُصَلِّي أَرْبَعَ رَكْعَاتٍ : تَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ : اَلْحَمْدَ ، وَسُوْرَةً ، ثُمَّ تَقُولُ : سُبْحَانَ الله ، وَالْحَمْدُ لله ، وَلَا إِلهَ إِلَّا اللهُ ، وَالله أَكْبَرُ خُسَ عَشَرَةً مَرَّةٍ ، ثُمَّ تَرْكَعُ ، فَتَقُولُ عَشْراً ، ثُمَّ تَرْفَعُ رَأْسَكَ ، فَتَقُولُ عَشْراً ، ثُمَّ تَسْجُدُ ، فَتَقُولُ عَشْراً ، ثُمَّ تَرْفَعُ رَأْسَكَ ، فَتَقُولُ عَشْراً ، ثُمَّ تَسْجُدُ ، فَتَقُولُ عَشْراً ، ثُمَّ تَرْفَعُ ، فَتَقُولُ عَشْراً ، فَذَلِكَ خَمْسٌ وَّسَبْعُونَ مَرَّةً ، في كُلِّ رَكْعَةٍ. فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ نُصَلِّيَهَا فِي كُلِّ يَوْم ، فَافْعَلْ، فَإِنْ لَم تَسْتَطِعْ فِي كُلِّ يَوْم ، فَفِيْ كُلِّ مُمْعَةٍ ، فَإِنْ لَم تَسْتَطِعْ فِي كُلِّ مُمُعَةٍ ، فَفِي كُلِّ شَهْرٍ ، فَإِنْ لَمْ نَسْتَطِعْ ، فَفِي كُلِّ سَنَةٍ ، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فِي كُلِّ سَنَةٍ ، فَفِي

## Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

عُمُرِكَ مَرَّةً ، فَإِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ ، غَفَرَ اللهُ ذَنْبَكَ: كَبِيْرَهُ وَصَغِيْرَهُ ، خَطَأَهُ وَعَمَدَهُ ، قَدِيْمَهُ وَحَدِيْثَهُ . <sup>18</sup>

ترجمہ: آپ کی رسول الله مَنَالِنْدَ الله مَنَالِنْدَ الله مَنَالِنْدَ الله مَنَالِنَالِمُ الله مَنَالِنَالِمُ م کی آنکھوں کے در میان بوسہ دیا، پس جب دونوں حضرات تشریف فرماہوئے تو رسول الله مُنَّائِنْكِمْ نے فرمایا: كيا میں شہبیں سجھ دے نہ ۇوں، كىياتىمېىن ئىچھ عطانە كرۇوں، كىياتىمېىن محبوب بات نەبتاۇل ؟ آپ نے عرض کی: یار سول الله!ضرور بتائمیں، آپ صَلَّى الله عَرْمایا: جارر کعات یوں پڑھو، کہ ہرر کعت میں سورہ فاتحہ اور کوئی سورت يرُ هو اور پھريندره مرتبه کہو" سبحان الله ، والحمد لله ، ولا اليه الا الله ، والله اکبر" پھرر کوع کرواوراہے دس مرتبہ پڑھو، پھر سر اُٹھاکر دس مرتبہ یر هو، پھر سجدے میں جاکر دس مرتبہ پڑھو، پھر سراُٹھاکر دس مرتبہ یڑھو، پھر سجدے میں جاکر دس مرتبہ پڑھو، پھر اُٹھ کر دس مرتبہ یر هو، توبه ہر رکعت میں ۵۵ مرتبہ ہو جائے گا۔ اگرتم میں طاقت ہوتو یہ نماز ہر روزیڑھ لیا کر و، اورا گر ہر روزیڑھنے کی طافت نه ہوتو ہر جمعہ کو ،اور اگر ہر جمعہ پڑھنے کی طاقت نہ ہوتو ہر مہینے

<sup>41</sup> ذكر صلاة التسبيح للخطيب ، للامام الخطيب البغدادي ، الدار الاثرية ، الطبعة الاولى ، الصفحة ٤٦ ، الرقم ٢ .

میں ،اوراگر اس کی طاقت بھی نہ ہو تو سال میں ،اوراگر سال بھر میں بھی پڑھنے کی طاقت نہ ہو تو ساری زندگی میں ایک بار ضرور پڑھ لو، پس اگر تم نے اسے پڑھ لیا تو اللہ عجر کھائے تمہارے چھوٹے بڑے ، جان بوجھ کریا انجانے میں ،اگلے بچھلے گناہوں کو معاف فرمادے گا۔

(33) قَرَأْتُ عَلَى أَبِي مَرْوَانَ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ زِيَادَةِ الله الطّبَنِيِّ رَحِمُهُ الله ، أَخْبَرَنِي أَبُو عَلِيُ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَمْرِو بْنِ النَّقَاشِ رَضِيَ الله عَنْهُ بِالأَسْكَنْدَرِيَّةِ سنة خسين وأربع منة ، قَالَ : أَنَا أَبُو الْقَاسِمِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مُحَمَّدِ الْبُخَارِيُّ فِي الْمُسْجِدِ الْحُرَامِ سَنَةَ خَسْ وَعِشْرِينَ وَاربع منة ، وَاربع منة ، وَاربع منة ، وَاربع منة ، وَاربع منة وَاربع منه وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله والله والله

عَلَنِکُمْ بِالْعَدَسِ ؛ فَإِنَّهُ مُبَارَكُ مُقَدَّسٌ ؛ وَإِنَّهُ يُرِفُّ الْقَلْبَ وَيُكْثِرُ الْمَدَّسِ ؛ فَإِنَّهُ مُبَارَكُ مُقَدَّسٌ ؛ وَإِنَّهُ يُرِفُ الْقَلْبَ وَيُكْثِرُ اللَّهُ مَعَةً ، وَقَلْ بَارَكَ فِيهِ سَبْعُونَ نَبِيًّا أَحَدُهُمْ عِيسَى بن مَرْيَمَ. 22 لله مع ترجمہ: تم لوگ معور کھایا کرو، کیونکہ یہ برکت والا ہے ، اور یہ دل میں نرمی اور نون میں اضافہ پیدا کرتا ہے ، اور اسے سر (۵۰) نبیوں نے برکت کی دعاوی ہے ، ان میں سے ایک عیسی بن مریم ہیں۔
برکت کی دعاوی ہے ، ان میں سے ایک عیسی بن مریم ہیں۔
اس حدیث پر دوطرح سے اعتراض ہے ، ایک سند کے لحاظ سے اور دوسر ا

<sup>42</sup> الاثار المروية في الاطعمة لابن بشكوال ، مكتبة اضواء السلف الرياض ، الطبعة الاولى ، باب ما جاء في العدس ، الرقم ٤٢ ، الصفحة ١٧٦،١٧٧ .

میں نقل کیااور امام سیوطی مین اللہ اس کے طرق پر "اللالی "میں تحقیقی کلام کرتے ہوئے موضوع ہونے کی صراحت کی ہے،وہ یوں ہے:

أَنْبَأَنَا هِبَهُ الله بْنُ أَحْمَدَ الجُورِيرِيُ ، أَنْبَأَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ عُمَرَ البرمكى ، أَنبأَنَا أَبُو الْفَاسِم عِبد الله بْنُ أَحْمَدَ بْنِ عَامِرٍ ، حَدَّثَنِي أَبِي بكر ابْن بخيت ، أَنبأَنَا أَبُو الْقَاسِم عِبد الله بْنُ أَحْمَدَ بْنِ عَامِرٍ ، حَدَّثَنِي أَبِي ، حَدَّثَنِي أَبِي مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ . الخ . 33 مَدَذَنَا عَلِيُ بْنُ مُوسَى الرِّضَا، حَدَّثَنِي أَبِي مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ . الخ . 35

لیکن ہماری درج کر دہ سند اُس موضوع سند کے علاوہ اہام ابن بھوال مُراسَدُ کے طریق ہے ، ای لیے ہم نے اسے یہاں نقل کر کے بر قرار رکھا ہے ، پس سند کے طریق ہے ، موضوع ہونے کاوہ حکم بھی باقی نہیں رہے گا، جے اتمہ کرام نے فاص اس سند کے لحاظ سے بیان کیا تھا۔ اور متن کے اعتبار سے دیکھا جائے تو اس حدیث کو تقویت دینے والے شاہد اہام بیہتی مُواللَّهُ ، اہام ابن السنی مُواللَّهُ ، اہام طبر انی مُواللَّهُ ، کہاں موجود ہیں۔ انہی اساب کی بنیاد پر ہم نے اس حدیث کو یہاں نقل کیا ہے ورنہ نباتات وطبی امور سے متعلق اہام موسی کاظم مُواللُّهُ کی بہت می احادیث کتب میں موجود ہیں لیکن ان میں اکثر موضوع و من گھڑت ہیں، جن کی نسبت آپ کی طرف ثابت نہیں ، لیکن اس حدیث کو اجلہ ائمہ نے آپ کی نسبت سے ناصرف نقل طرف ثابت نہیں ، لیکن اس حدیث کو اجلہ ائمہ نے آپ کی نسبت سے ناصرف نقل کیا بلکہ ای مفہوم کی احادیث دیگر ائمہ سے بھی مروی ہیں جن سے واضح ہو تا ہے کہ اس کی اصل ضرور ہے ، اگر چہ مجموعی طور پر حدیث ضعیف ہے لیکن موضوع نہیں۔ اس کی اصل ضرور ہے ، اگر چہ مجموعی طور پر حدیث ضعیف ہے لیکن موضوع نہیں۔

<sup>33</sup> الموضوعات، للامام ابن الجوزي، دار اضواء السلف، ٣/ ١١٢، الرقم ١٣٢٥.

(34) أخرج ابن النجار في تاريخه قال: أشهد بالله ، لقد أخبرني أبو عبد الله الاديب مشافهة باصبهان ، عن أبي طاهر بن أبي بصر التاجر ، أن عبد الرحمن بن محمد ابن إسحاق بن منده أخبره قال : أشهد بالله لقد أنبانا أبو عبد الله الحسين بن محمد ابن الحسين الدينوري قال : أشهد بالله لقد أنبانا أبو القاسم عبد الله بن إبراهيم الجرجاني قال : أشهد بالله لقد أخبرني أبو الحسن محمد بن علي بن الحسين بن الحسن بن زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب قال: أشهد بالله لقد حدثني أحمد ابن عبد الله الشعبي البغدادي قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي علي بن موسى قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي علي بن موسى قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي علي بن موسى قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي موسى بن جعفر أشهد بالله لقد حدثني أبي موسى بن جعفر على أبي علي بن موسى بن جعفر على أبي علي بن الحسين قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي عمد بن على بن الحسين قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي على بن الحسين قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي على بن الحسين قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي على بن الحسين قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي على بن الحسين قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي على بن الحسين قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي الحسين على قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي على بن الحسين قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي على بن الحسين قال: أشهد بالله لقد حدثني أبي على بن أبي طالب قال:

أَشْهَدُ بِالله لَقَدْ حَدَّثَنِيْ مُحَمَّدٌ رَّسُوْلُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَالَ: أَشْهَدُ بِالله لَقَدْ حَدَّثَنِيْ مِيْكَائِيْلُ وَقَالَ: أَشْهَدُ بِالله لَقَدْ حَدَّثَنِيْ مِيْكَائِيْلُ وَقَالَ: أَشْهَدُ بِالله لَقَدْ حَدَّثَنِيْ إِسْرَافِيْلُ عَنِ اللَّوْحِ المَحْفُوظِ ، أَنَّهُ يَقُوْلُ الله تَبَارَكَ حَدَّثَنِيْ إِسْرَافِيْلُ عَنِ اللَّوْحِ المَحْفُوظِ ، أَنَّهُ يَقُوْلُ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: شَارِبُ الْخَمْرِ كَعَابِدِ وَثَنْ . 40

<sup>44.</sup> الحبائك في أخبار الملائك، للامام جلال الدين السيوطي، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية، ما جاء في ملك الموت عليه السلام، الرقم ٨٤، الصفحة ٣٠.

ترجمہ: میں گوائی ویتا ہوں، اللہ جَرِّوَکِلُنَّ کی قسم! مجھ سے محمد رسول اللہ مَنَّالَیْکُلِمُ نے بیان فرمایا، اور آپ مَنَّالِیْکُلِمُ فرماتے ہیں: میں گوائی ویتا ہوں، اللہ جَرِّوَکِلُنَّ کی قسم! مجھ سے میکائیل نے بیان کیا، وہ کہتے ہیں: میں گوائی ویتا ہوں، اللہ جَرِّوَکِلُنَّ کی قسم! مجھ سے اسرافیل نے لوح محفوظ گوائی ویتا ہوں، اللہ جَرِّوَکِلُنَّ کی قسم! مجھ سے اسرافیل نے لوح محفوظ سے یہ بات بیان کی: اللہ تبارک وتعالی نے ارشاد فرمایا: "شراب نوش بُت پرست کی طرح ہے"۔

اس حدیث کی خصوصیت یہ ہے کہ اسے روایت کرنے والا ہر شخص "اشہد
باللہ" کے کلمات ذکر کرنے کے بعد حدیث بیان کر تاہے،اس طرح یہ حدیث مسلسل
آخری سند تک انہی کلمات سے نقل ہوتی چلی آئی ہے، یہ ان چند مسلسل احادیث بیں
سے ایک ہے جے شیوخ حدیث اجازت دیتے وقت پڑھا کرتے ہیں، ای طرح
حدیث مسلسل بالمصافحہ، مسلسل بالمعافقہ، مسلسل بالعید وغیر واور دیگر احادیث موجود
ہیں،امام سیوطی ہُواللہ نے یہاں اگر چہ این نجار ہُواللہ کی تاریخ سے نقل کیا،لیکن
"جیاد المسلسلات" مخطوط،صفحہ ۲، رقم ۱۲ پر لپنی سند متصل سے نقل کیا ہے،البتہ وہاں
"ان مدمن الخر کعابد وثن "کے الفاظ ہیں جو الگلے رقم کے تحت آرہے ہیں، نیز اس
حدیث کو امام علی متقی ہُواللہ نے "کنز العمال" میں،امام نور الدین ہیٹی ہُواللہ نے "مجمع
الزداکد "اور "کشف الاستار" میں بھی ذکر کیا ہے۔اگلی حدیث میں شہادت کے الفاظ
دومر تبہ مذکور ہیں اور اس میں چنے کے بجائے، بنانے والے کاذکر ہے۔

#### Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(35) أخرج ابن النجار في تاريخه ، أخبرنا يوسف بن المبارك بن الحامل الخفاف قال : أشهد بالله وأشهد لله لقد أخبرني محمد بن عبد الباقي الانصاري قال: أشهد بالله وأشهد نه لقد حدثني ابو بكر احمد بن علي بن ثابت الخطيب و قال : أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني القاضي أبو العلاء محمد بن علي الواسطى وقال: أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني ابو محمد عبد الله بن احمد بن عبد الله بن المليح السجزي وقال : أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني علي بن محمد الهروي وقال: أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني عبد السلام بن صالح وقال: أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني علي بن موسى الرضى وقال: أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني أبي موسى بن جعفر وقال: أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني أبي جعفر بن محمد وقال : أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني أبي محمد بن علي و قال : أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني أبي علي بن الحسين ، وقال : أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني الحسين بن على وقال: أشهد بالله وأشهد لله لقد حدثني أبي علي بن أبي طالب وقال: أَشْهَدُ بِاللهُ وَأَشْهَدُ للهُ لَقَدْ حَدَّثَنِيْ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : أَشْهَدُ بِاللهَ وَأَشْهَدُ للهُ لَقَدْ حَدَّثَنِيْ جِبْرِيْلُ وَقَالَ : أَشْهَدُ بِاللهِ وَأَشْهَدُ لله لَقَدْ حَدَّثَنِي مِيْكَائِيْلُ وَقَالَ: أَشْهَدُ بِاللهِ وَأَشْهَدُ للهِ لَقَدْ حَدَّثَنِيْ

لَّهُ لَنَّهُ وَقَالَ : أَشْهَدُ بِاللهِ وَأَشْهَدُ لله، إِنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ : مُدْمِنُ خَمْرٍ عِزْرَائِيْلُ وَقَالَ : أَشْهَدُ بِاللهِ وَأَشْهَدُ لله، إِنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ : مُدْمِنُ خَمْرٍ كَعَابِدِ وَثَنِ . <sup>55</sup>

ترجمہ: بینک اللہ تعالی عَبْرُوبَانَ نے فرمایا: "شراب بنانے والابت پرست کی طرح ہے"۔

طبائك للسيوطي ، ما جاء في ملك الموت عليه السلام ، الرقم ١٧١، الصفحة ٥٣ . و
 التدوين في اخبار القزوين ، للامام الرافعي ، ٣/ ٤٠٨-٤٠٩ .

(36) حَدَّثَنَا أَبُو إِسْحَاقَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ عَبْدِ الله بْنِ إِسْحَاقَ الْمُعَدِّلُ ، ثَنَا أَبُو عِلِيَّ أَحْدُ بْنُ عَبِلِ اللهَ بْنِ صَالِحِ الْهَرَوِيُّ ، ثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبِلِ اللهَّ الْمَالِمِ بْنُ صَالِحِ الْهَرَوِيُّ ، ثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، حَدَّثَنِي أَبِي جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، حَدَّثَنِي أَبِي جُعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، حَدَّثَنِي أَبِي جُعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، حَدَّثَنِي أَبِي عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ ، حَدَّثَنِي أَبِي الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ ، حَدَّثَنِي أَبِي عَلِيًّ بْنُ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ ، حَدَّثَنِي أَبِي اللهَ عَلَيْهِ وَسَدِّمَ عَنْ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ وَسَدِّمَ عَنْ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جَبْرِيلَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جَبْرِيلَ عَلَيْهِ وَسَدِيلَ عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جَبْرِيلَ عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جَبْرِيلَ عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جَبْرِيلَ عَلَيْهِ وَسَدَّمَ عَنْ جَبْرِيلَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ جَبْرِيلَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَدَّمَ وَسُلَامَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ جَبْرِيلَ عَلَيْهِ وَسُلَمَ عَلَى عَلَيْهِ وَسُلَمَ عَلَيْهِ وَسُلَمَ عَلَيْهِ وَسُلَمْ عَنْ جَبْرِيلَ عَلَيْهِ وَسُلَمْ عَلَى اللهِ عَزْ وَجَلَّ :

إِنِّ أَنَا الله لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِي ، مَنْ جَاءَنِي مِنْكُمْ بِشَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا الله بِالْإِخْلَاصِ دَخَلَ فِي حِصْنِي ، وَمَنْ دَخَلَ فِي حِصْنِي أَمِنَ مِنْ عَذَابِي . <sup>46</sup>

ترجمہ: بینک میں ہی خداہوں، میرے سواکوئی معبود (برحق) نہیں،
پس میری ہی عبادت کرو، جو میرے پاس اخلاص کے ساتھ "لاالہ الا
اللہ "کی گواہی دیتا ہوا آیا، میرے قلعے میں داخل ہو گااور جو میرے
قلعے میں داخل ہوا، میرے عذاب سے محفوظ رہے گا۔

<sup>46.</sup> حلية الاولياء وطبقات الاصفياء ، للامام ابي نعيم الاصفهاني ، دار الكتب العلمية ، باب محمد بن على الباقر ، ٣/ ١٩٢ .

(37) أَخْبَرَنَا عُمَّدُ بْنُ الْفَضْلِ الْإِمَامُ ، إِمَامُ مَسْجِدِ عَبْدِ الله ، ننا الْحُسَبُنُ بْنُ غِيَاثٍ ، ثنا أَخْدُ بْنُ عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الرِّضَا قَالَ : حَدَّثَنِي أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، حَدَّثَنِي أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، حَدَّثَنِي أَبِي عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنُ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، حَدَّثَنِي أَبِي عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنُ ، حَدَّثَنِي أَبِي الْحُسَيْنُ أَبِي عَلِيُّ بْنُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْفَرُ بْنُ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ الله تَعَالَى :

يَقُولُ الله تَعَالَى :

لَا إِلَهُ إِلَا الله حضني فَمَنْ دَخَلَهُ أَمِنَ عَذَابِ . تَقَلَمُ وَالْمِنْ عَذَابِ . تَقَلَمُ عَلَمُ الله الاالله مير اقلعه ہے ، جو اس ميں داخل ہو الاين جس نے کلمہ پڑھ ليا) ، مير سے عذاب سے محفوظ ہو گيا۔
ان دونوں اعادیث میں کلمہ طیبہ کو خلوص دل کے ساتھ قبول کرنے کی فضیلت کا بیان ہے کہ یہ کلمہ بندے کو اللہ تعالی ﷺ کَی بارگاہ میں کامیاب کرنے اور اس کے عذاب سے بچانے والا ہے ، لیکن اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ شخص دنیا میں اس کے عذاب سے اس کی گوائی دیے والا ہو۔ یہاں پڑھنے ہے مراد قبول کرناہے صرف میں ادا کی اس کی گوائی دیے والا ہو۔ یہاں پڑھنے ہے مراد قبول کرناہے صرف زبانی ادائیگی مراد نہیں ، ورنہ تو بہت ہے جوگی وراہب زندگی بھر جنگلات میں اس کا ورد کرتے اوراللہ اللہ کی ضربیں لگاتے رہتے ہیں لیکن عملی اور اعتقادی لحاظ سے اللہ ورد کرتے اوراللہ اللہ کی ضربیں لگاتے رہتے ہیں لیکن عملی اور اعتقادی لحاظ سے اللہ تعالی ﷺ کی وعدانیت کے قائل نہیں ہیں، تو ایسے میں ان کا کلمہ پڑھنا آخرت میں تعالی ﷺ کی وعدانیت کے قائل نہیں ہیں، تو ایسے میں ان کا کلمہ پڑھنا آخرت میں

انہیں عذاب خداوندی ہے محفوظ نہیں رکھے گا۔

<sup>47</sup> مسند الشهاب، للقضاعي، باب لا اله الا الله حصني.. الخ، ٢/ ٣٢٣، الرقم ١٣٥١.

(38) حَدَّثَنَا يُوسُفُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُوسَى السَّهْمِيُّ الجُوْجَانِيُّ ، ثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ الْقَرْوِينِيُّ ، ثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الرَّضَا، حَدَّثَنِى أَبِي ، عَنْ أَبِيهِ الْقَرْوِينِيُّ ، ثَنَا دَاوُدُ بْنُ سُلَيْهَانَ الْقَرَّازُ ، ثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الرَّضَا، حَدَّثَنِى أَبِي ، عَنْ أَبِيهِ الْمُسَيْنِ بْنِ عَلِيُّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ جَعْفَرٍ ، عَنْ أَبِيهِ عُحَمَّدِ بْنِ عَلِيُّ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : الله تَعَالَى عَنْهُمْ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

الْعِلْمُ خَزَائِنُ وَمِفْتَاحُهَا السُّوَالُ ، فَاسْأَلُوا يَرْحَمُكُمُ الله ، فَإِنَّهُ يُوْجَرُ فِيهِ أَرْبَعَةٌ : السَّائِلُ وَالْمَعَلَّمُ وَالْمُسْتَمِعُ وَالْمِحِيبُ هَمْ . 38 ترجمہ: علم ایک مقفل خزانہ اور سوال اسکی تنجی ہے، توسوال کرو ، الله تم پررحم فرمائے، کیونکہ اس نے چارلوگ آجر پاتے ہیں، سوال کرنے والا، تعلیم دینے والا، سنے والا اور ان (تیوں) سے محبت رکھے والا۔ علم کا تعلق انسان کے باطن ہے ہوادریہ اللہ تعالی ﷺ آجائی کے آنوار میں سے ہے، لیکن باطنی جہت کے آثرات ظاہری تشخص پر بھی ولالت کرتے ہیں، چنانچہ حدیث میں مقفل خزانہ کہہ کرای جانب اشارہ کیا گیا ہے کہ اس خزانے سے مستفید ہونے کے لیے یہ چارذرائع ہیں جن کی بدولت صاحب علم کے ساتھ ساتھ دیگر تین افراد بھی اس کے علم سے فیضیاب ہوکر آجر کے حق دار بن کتے ہیں۔

<sup>48.</sup> المقيه والمتفقه ، للخطيب البغدادي ، دار ابن الجوزي الرياض ، الطبعة الاولى ، باب في السوال والجواب ، ١٦/٢ ، الرقم ٦٩٣. وحلية الاولياء وطبقات الاصفياء ، لابي نعبه الاصفهاني ، باب محمد بن على الباقر ، ٣/ ١٩٢.

(39) حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ إِسْهَاعِيْل بْنِ إِبْرَاهِيْم بْنِ مُوْسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، قَالَ: حَدَّثَتَنِيْ عَمَّةُ أَبِي أُمْ أَبِيْهَا بْنتِ مُوْسَى ، عَنْ أَبِيْهَا مُوسَى بْن جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيْهِ ، عَنْ جَدِّهِ ، عَنْ عَيْ أَبِيْهَا مُوسَى بْن جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيْهِ ، عَنْ جَدّهِ ، عَنْ عَيْ بَنِ عَلِي مُوسَى بْن جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدّهِ ، عَنْ عَيْ بَنِ عَلِي رَضِيَ الله عَنْهُ ؛ قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وَسَلَّمَ:

لا يَقْضِي أَحَدٌ وَهُوَ غَضبَانٌ . فَكُ

ترجمہ: کوئی شخص (حاکم) غصے کی حالت میں فیصلہ صادر نہ کرے۔
عصہ ایس کیفیت سے عبارت ہے جس میں انسانی شخصیت اپنی رذالت
وکمتری کی جانب عود کرنے لگتی ہے اور بندہ اپنے حواس وجذبات کی لگاموں کو تھامنے
سے عاجز ہوتا چلا جاتا ہے۔ قرآن مجید میں اپنے نیک بندوں کی ایک صفت "غصہ پی
جانے والے "بیان کی گئی ہے۔ غصہ دراصل شیطانی محرک کا تیجہ ہے ،ای لیے
احادیث میں بیان کیا گیا ہے کہ جب کسی کو غصہ آئے تواسے چاہیے کہ شیطان سے اللہ
ہوجائی گی پناہ مانگے ،ایسا کرنے سے شیطان کا تسلط زائل اور آومی کے حواس بحال
ہوجائیں گے جس کی وجہ سے وہ حق وباطل کو پر کھنے کی کیفیت استعمال کر سکے گا۔
ہوجائیں گے جس کی وجہ سے وہ حق وباطل کو پر کھنے کی کیفیت استعمال کر سکے گا۔
ہوجائیں گے جس کی وجہ سے وہ حق وباطل کو پر کھنے کی کیفیت استعمال کر سکے گا۔
ہونانچہ ایک حدیث میں ہے جے امام بخاری بختالئہ نے "صحیح" میں ذکر کیا:
"دو شخص نبی کر یم شاہنے کہا ہم بخاری بختالئہ کے پاس جھگڑ رہے تھے اور ہم سب بھی ان کے
پاس بیٹھے ہوئے تھے،ان دونوں میں سے ایک اپنے ساتھی کو غصہ میں براہملا کہہ

<sup>&</sup>lt;u>49. اخبار القضاة ، للامام ابن حيان المعروف بالوكيع ، عالم الكتب بيروت ، ١/ ٨٣ . </u>

رہاتھا، نیز غصہ کی وجہ سے اس کا چہرہ لال ہورہاتھا۔ تو آپ مَنْ الْفَیْوَمِ نے فرمایا: میں ایک ایساکلمہ جانتا ہوں، اگر وہ کہہ لے تواس کا غصہ ختم ہو جائے، کاش وہ کہہ لے: اعوز باللہ من الشیطن الرجیم ۔ (بخاری، کتاب الادب، مسلم، کتاب البروالصله)

غصہ انسانی صحت کے لیے بھی شدید مضر ہے ، غصہ کی حالت میں انسانی اعصاب و قوی پر اچانک د باؤپڑتا ہے ، ذہن اس ہنگامی اُفقاد کو کنڑول کرنے کی کوشش کر تا ہے لیکن وقت کی قلت اور د باؤکی زیادتی اسے کسی حد تک مفلوج بنا دیت ہے چنانچہ ایسے کئی مریض موجو د ہیں جو غصہ کی حالت میں دماغ کی رگ پھٹنے سے یا تو ہلاک ہوگئے یا پھر دماغی توازن کی خرابی اور اعصاب کی کمزوری کاشکار ہو چکے ہیں۔

مدیث میں وراد الفاظ اگرچہ ہر فیصلہ کرنے والے کے لیے عام ہیں پراس کا خاص تعلق قاضی و حاکم ہے ہے ، چو نکہ انہیں روز مرہ فیصلوں کو صادر کرنا ہوتا ہے ای لیے ان سے خطاب فرمایا گیا ہے کہ وہ اگر کسی سب سے غصہ کی حالت میں ہوں تو ہر گر فیصلہ نہ کریں کیو نکہ ایسی حالت میں غلطی اور عدم انصاف کا پہلوغالب ہوگا، بلکہ انہیں چاہیے کہ معتدل حالت میں آنے تک فیصلے کو ملتوی کر دیں اور پھر اطمینان سے انہیں چاہیے کہ معتدل حالت میں آنے تک فیصلے کو ملتوی کر دیں اور پھر اطمینان سے امور کا جائزہ لے کر حق کے مطابق فیصلہ کریں۔ اس حدیث میں ہر شخص کے لیے مامان نصیحت موجود ہے کہ وہ زندگی کے کسی بھی مر طلے پر خواہ وہ گھر بلو معاملات ہی کیوں نہ ہوں، غصہ و عجلت میں فیصلہ نہ کر ہے ، آج ہم دیکھتے ہیں کہ معمولی باتوں پر طلاق، قال ایسے مسائل ای غصے کی پیداوار ہیں جن سے بعد میں پچھتانا پڑتا ہے۔

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(40) وَقَدْ أَسْنَدَهُ ابْنُ مَرْدَوَيْهِ مِنْ وَجْهِ آخَرَ فَقَالَ : حَدَّثَنَا أَخْدُ بْنُ عَلِيُّ النَّسَائِيُّ ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبِدِ الله الْهَاشِمِيُّ ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدِ الْأَشْعَثُ ، حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِبلَ بْنِ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الله الْهَاشِمِيُّ ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَثُ ، حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِبلَ بْنِ مُحَمَّدُ بْنُ عِنْ اللهِ مَعْمَدِ ، حَدَّثَنِي أَبِي ، عَنْ جَدْي ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلْ عَلْ اللهُ عَلَى الله عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

50ي تفسير القرآن، للامام ابن كثير، دار طيبة السعودية، الطبعة الثانية، سورة النساء، الآبة ٢٤ / ٢٩٣ .

نہیں کرنا چاہیے تھا، پس اللہ تعالی عِبَرُوبِلَ نے سے آیت نازل فرمائی:

"مرد عورتوں پر نگہبان ہیں "یعنی عورتوں کو ادب سکھانے میں۔اس پر آپ مَنَّائِیْمِ نے فرمایا: میں نے ایک بات کا ارادہ کیا اورالللہ نے اس کے علاوہ کو ظاہر فرمادیا۔

بیوی کے حقوق وآ داب کو اسلامی تعلیمات میں بے شار مواقع پر شرح وبسط ہے ذکر کیا گیا ہے، نیز اسلام میں انہیں سب سے زیادہ حقوق تفویض کیے گئے ہیں، اس حدیث میں دراصل ایک آیت کی تفسیرہے، جس میں مردوں کی خواتین پر فضیلت کاذکر کیا گیا ہے، چنانچہ مر دوں کوخوا تین پر جو مرتبت بخشے گئی ہے وہ صرف مار پیٹ اور حاکمیت جتانے کے لیے نہیں، بلکہ آداب و تعلیمات کے بارے میں آگاہی دیے کے لیے ہے کہ اگر تمہاری بیوی سمجھانے کے باوجود نصیحت مانے کو تیار نہیں ہوتی توبقذر ضرورت مارنے کی اجازت ہے، لیکن وہ مارایسی ہوجس میں ورو دینے کے بجائے تعلیم دینے اور اصلاح کا پہلو غالب رہے ، تشدد کی اجازت نہیں ، چنانچہ اس آیت کاخو د ساخته مفهوم نکال کر ظالمانه تشد د کرناکسی طرح بھی روانہیں ر کھا جاسکتا۔ اور یہ مار نا بھی اس تعلیمی و تادیبی سلسلے کی آخری کڑی ہے اس سے پہلے کے مراحل نظر انداز کرتے ہوئے صرف ماریر ہی اکتفاء کرنا اسلامی تعلیمات کاغیر ذمہ دارانہ استعال ہے، لہٰذاطر فین کو چاہیے کہ محبت ومشاورت ہے اینے معاملات کو طے کریں اورامن و سکون کی زندگی گزاریں۔ نیز آپ مَنْائِنْیَا مِسے سی بھی موقع پر منقول نہیں ے کہ آپ سُلَائیڈِم نے ازوان کوماراہو، ہمیشہ نصیحت و گفتگو ہے ہی کام لیا کرتے تھے۔

## Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

41) أخبرني أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله التاجر السرخسي ببخاري ، أخبرنا ساعيل بن عبد الوهاب بقزوين ، حدثنا داود بن سليان الغازي قال : سمعت علي بن وسي الرضا ، حدثني أبي موسي بن جعفر ، عن أبيه جعفر بن محمد ، عن أبيه محمد بن لي ، عن أبيه علي بن الحسين ، عن أبيه الحسين بن علي ، عن أبيه علي بن أبي طالب ضوان الله عليهم أجمعين قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

مَنْ مَرَّ عَلَى المَقَابِرِ فَقَرَأً { قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ } عَشَرَ مَرَّاتٍ ، ثُمَّ وَهَبَ أَجُرُهُ لِلْأَمْوَاتِ ، ثُمَّ وَهَبَ أَجْرَهُ لِلْأَمْوَاتِ . أَنَّ الأَجْرِ بِعَدَدِ الأَمْوَاتِ . أَنَّ المَّاوَاتِ أَعْطِيَ مِنَ الأَجْرِ بِعَدَدِ الأَمْوَاتِ . أَنَّ

ترجمہ:جو قبرستان سے گزرے اور سورہ اخلاص دس مرتبہ پڑھے اور پھراس کا تواب مُر دوں کو ایصال کر دے ، تواسے تمام مرنے والوں کی تعداد کے برابر تواب ملے گا۔

(42) إشمَاعِيل بن عَبْدِ الوهاب أبُو سهل ، حدث بِقَزْوِينَ عن داؤد بن سلبهان الغازي وحدث عنه أبُو بكر بن المعزل ، قرأت عَلَى والدي رحمه الله ليلة الخميس التاسع عشر من أي الحجة سنة خمس وستين وخمسائة ، أخْبَرَكُمْ أَبُو الْفَضْلِ عَبْدُ الْمُلِكِ بْن سعد بن عنتر لتميمي ، أنبأ أبو عثمان إسهاعيل ابن مُحمَّد بن أخمَد الْوَاعِظُ ، أَنْبَأ الْخَطِيبُ أَبُو مَنْصُورِ عَبْدُ لِرَّاقِ بن أحمد ابن عَبْدِ الرَّخْنِ ، ثَنَا أَبُو بَكُم مُحمَّد بْنُ عَلِي بْنِ مُحمَّد الْعَزَّالُ ، ثَنَا أَبُو الْحَسَنِ لِرَّقِ بن أحمد ابن عَبْدِ الرَّخْنِ ، ثَنَا أَبُو بَكُم مُحمَّد بْنُ عَلِي بْنِ مُحمَّد الْعَزَّالُ ، ثَنَا أَبُو الْحَسَنِ عَلِي ابن خُمَّد بْنِ مَهْرَوَيْهِ ، وَأَبُو سَهْلٍ إِسْمَاعِيل بْنُ عَبْدِ الْوَهَّابِ بِقَزْوِينَ سنة ثلاثين وثلاثيان أن ما داؤد بْنُ سُلَمُانَ الْعَاذِيُّ ، أَنْبَأَ عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الرَّضَا ، حَدَّثَنِي أَبُو مُوسَى بْنِ

ا كي فضائل القرآن ، للامام المستغفري ، دار ابن حزم بيروت ، الطبعة الاولى ، ٢/ ٧١٨ ، الرقم ١٠٧٥ .

جَعْفَرِ ،عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيٍّ بْنِ الحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ الحُسَيْنِ بْنِ عَلِيّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ:

مَنْ مَرَّ عَلَى الْمَقَابِرِ فَقَرَأَ فِيهَا إِحْدَى عَشَرَ مَرَّةٍ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ نُمَّ وَهُ مَنْ الأُجْرِ بِعَدَدِ الأُمُواتِ. 32 وَهَبَ أَجْرَهُ الأَمُواتِ أُعْطِيَ مِنَ الأَجْرِ بِعَدَدِ الأَمُواتِ. 32 ترجمہ: جو قبرستان سے گزرے اور سورہ اخلاص گیاراں مرتبہ پڑھے اور پھراس کا ثواب مُر دوں کو ایصال کردے، تو اُسے تمام مرنے والوں کی تعداد کے برابر ثواب ملے گا۔

ان دونوں احادیث میں ایصال ثواب کی ایک نوعیت کا بیان ہواہے ، پہلی حدیث میں دس مرتبہ پڑھنے کاذکر ہے اور دوسری حدیث میں گیاراں مرتبہ پڑھنے کاذکر ہے اور دوسری حدیث میں گیاراں مرتبہ پڑھنے کاذکر ہے، چنانچہ ایصال ثواب کرناایک مستحن امر ہے اور اس کے جائز ہونے پر بہت کی احادیث موجو دہیں، اس دنیا ہے چلے جانے کے بعد جو اعمال مر دے کے لیے فائدہ منداور قابل اجر ہوتے ہیں، ان میں سے ایک ایصال ثواب بھی ہے جیسا کہ حضرت معد شالتھ نے نہیں فوت شدہ والدہ کے لیے کنواں کھدواکر ثواب ایصال کیا، ای طرح حدیث میں قبر سان سے گزرتے وقت ایک آسان سے عمل کی جانب رغبت ولائی گئ

<sup>52.</sup> التدويل في انحبار قزوين، للامام الرافعي القزويسي، ٢/ ٢٩٧.

(43) أخبرتنا به رقية وإسمها ستيك ابنة الحافظ أبي أحمد معمر بن عبد الواحد بن الفاخر بأصبهان ، قالت : أخبرتنا فاطمة بنت محمد بن أحمد البغدادي ، قالت : أنا أبو عثمان سعيد بن أبي سعيد العيار الصوفي ، أنا أبو بكر محمد بن عبد الله بن زكريا الجوزفي ، أنا محمد بن الحسن بن يحيى بن الأشعث إملاء ببخارا ، أنا أبو إسحاق إبراهيم بن محمد البغدادي ، ثنا عبد الله بن أحمد بن عامر الطائي ، حدثني أبي ، حدثني علي بن موسى بن جعفر ، حدثني أبي موسى بن جعفر ، حدثني أبي محمد بن علي بن المسين ، حدثني أبي علي بن أبي طالب محدثني أبي علي بن أبي طالب وضي الله عنهم أجمعين - قال : قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - :

مَنْ حَفِظَ عَلَى أُمَّتِي أَرْبَعِيْنَ حَدِيْثاً يَنْتَفِعُوْنَ بِهَا بَعَثَهُ الله عَزَّوَجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَقِيْهاً عَالماً . <sup>33</sup> يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَقِيْهاً عَالماً . <sup>33</sup>

ترجمہ: جس نے میرے اُمتی پر چالیس احادیث بیان کیں (ان کی تعلیم دی)، جس وہ نفع حاصل کریں، تواللہ ﷺ ایسے شخص کو بروز قیامت فقیہ وعالم اُٹھائے گا۔

یبال حفظ کا معنی یاد رکھنا نہیں جیسا کہ امام نووی مجمئی نے "شرح اربعین" میں ذکر کیا ہے، بلکہ مطلق بیان کرنا مراد ہے، کیونکہ عمل کیلئے الفاظوں کا حفظ کرنا ضروری نہیں،البتہ چالیس احادیث حفظ کرنے کی فضیلت دیگر میں مذکورہے۔

<sup>53.</sup> كتاب الاربعين حديثاً ، للامام صدر الدين البكري ، دار الغرب الاسلامي ، الطبعة الاولى ، الجزء الاول ، الصفحة ٢٩ ،

(44) حَدَّثَنَا يُوسُفُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ...الْفَقِيهُ ، ثَنَا أَخِمَدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ الْحَسَنِ الْبَغْدَادِيُّ ، ثَنَا عَبْدُ الله بْنُ أَحْمَدُ بْنِ عَامِرِ الطَّائِيُّ ، ثَنَا أَبِي ، ثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الْعَلَوِيُّ ، ثَنَا أَبُو مُوسَى بْنُ ثَنَا عَبْدُ الله بْنُ أَخْمَدُ بْنِ عَامِرِ الطَّائِيُّ ، ثَنَا أَبِي ، ثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الْعَلَوِيُّ ، ثَنَا أَبُو مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ الحُسَيْنِ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

مَا مِنْ قَوْمِ كَانَتْ هُمْ مَشُورَةٌ فَحَضَرَ مَعَهُمْ مَنِ اسْمُهُ أَحْمَدُ أَوْ مَعَهُمْ مَنِ اسْمُهُ أَحْمَدُ أَوْ مُعَمَّدٌ فَأَذْخَلُوا مَشُورَتَهُ إِلّا نُحِيرً هُمْ فِيهَا . قَمَ بَعَمَدُ ثَأُوا مَشُورَتَهُ إِلّا نُحِيرً هُمْ فِيهَا . قَمَ بَحَمَدُ ثَامٍ كَا كُولَى شَخْصَ تَرْجَمَهُ : كَى قوم كَ مشور ع كَ دوران "احمد يا محمد"نام كا كولى شخص ترجمه : كم قوم كَ مشور ع كم مشور ع ميں شامل كرليس توانبيس آجائے اور يه لوگ أے بھى اپنے مشور عيں شامل كرليس توانبيس بہترى كى توفيق ملے گى۔

(45) حَدَّثَنَا أَبُو يَعْفُوبَ يُوسُفُ بْنُ عَلِيَّ الْفَقِيهُ ، ثَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ شَاذَانَ بِبَغْدَادَ ، ثَنَا أَبُو الْحَسَنِ الرَّضِيُّ ، عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ الصَّادِقِ ، عَنْ أَبِيهِ الْقَاسِمِ الطَّائِيُّ ، ثَنَا أَبِي الْحَسَنِ الرَّضِيُّ ، عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ الصَّادِقِ ، عَنْ أَبِيهِ الْقَاسِمِ الطَّائِقِ ، عَنْ جَدِّهِ عَلِيَّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ عُمَدُ الْبَاقِرِ ، عَنْ جَدِّهِ عَلِيَّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ وَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

مَا مِنْ مَائِدَةٍ وُضِعَتْ فَحَضَرَ عَلَيْهَا مَنِ اسْمُهُ مُحَمَّدٌ أَوْ أَحْمَدُ إِلَّا مُا مِنْ مَائِدَةٍ وُضِعَتْ فَحَضَرَ عَلَيْهَا مَنِ اسْمُهُ مُحَمَّدٌ أَوْ أَحْمَدُ إِلَّا ثُلَا مُنْ مَائِدَةٍ وَكُلِّ مَوْمٍ مَرَّتَيْنِ . 55 فَدَسَ ذَلِكَ المُنزِلُ فِي كُلِّ يَوْمٍ مَرَّتَيْنِ . 55

4. فضائل التسمية بأحمد و محمد ، للامام ابن بكير الصير في ، الصفحة ١٨ ، الرقم ٤ .
 55. فضائل التسمية بأحمد و محمد ، للامام ابن بكير الصير في ، الصفحة ٣٢ ، الرقم ٢٤.

ترجمہ: جب دستر خوان بچھایا جائے اور اس پر "محمہ یااحمہ "نام کے افراد آ جائیں ، تواس گھر کو ہر روز دو مرتبہ برکت ملے گی۔

ناموں کی تا ٹیر ایک قدر تی اُمر ہے جے آج کی ترقی یافتہ سائنس نے بھی تسلیم کیا ہے، چنانچہ اسم و مسمّی کے تعلق اور اُٹرات سے بحث کرنے والا با قاعدہ علم موجود ہے۔ ناموں کی الی بی تا ٹیر کے پیش نظر آپ مَنَّا تَیْرِ اُنے اُولاد کے اچھے نام رکھنے کی تعلیم ارشاد فرمائی ہے۔ آپ مَنَّا تَیْرِ کی عادت تھی کہ جب کسی نام میں کوئی عیب محسوس کرتے تو اُسے کسی مفید نام سے تبدیل فرماد ہے تھے، اسلامی تعلیمات کی روشنی میں والدین کی ذمہ داری اور اُولاد کا اپنے والدین پر حق ہے کہ وہ اُن کے بامعنی اور برکت والے نام رکھیں۔

الله تعالی عبر آله تعالی عبر الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الرحمن و کرکے گئے ہیں،
ای طرح "محمد واحمد "بھی الله تعالی عبر آل کے پہندیدہ نام ہیں، جنہیں حبیب کریم منگافی کے لیے منتخب فرمایا۔ چنانچہ حدیث مذکور میں مسمّی کے بجائے اسم کی افادیت کا ذکر کیا گیاہے، کہ مسمّی کواسم کی برکت سے آٹرات نصیب ہوئے ہیں، تویہ نام بذات خود بھی مفید وبرکت والے ہیں اور ان کا مسمّی بھی خیر ورحمت والا ہوگا، لیکن اگر بالفرض کوئی ایسے نام کے باوجود بھی بدنصیب رہے تو قصوراس کا اپناہے، ناموں بالفرض کوئی ایسے نام کے باوجود بھی بدنصیب رہے تو قصوراس کا اپناہے، ناموں کا نہیں۔

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(46) حَدَّنَ الْحَلِيلُ ، عَنْ عَبْدِ الله بْنِ مُحَمَّدِ الْقَاضِي ، وَمُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ قَالا : ثنا مُحَمَّدُ بْنُ يَخْتَى بْنِ زَكْرِيَّا الْقَاضِي إِمْلاءً فِي الجامع سنة سبع وثلاثين وثلاثمانة ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ خَلَفِ بْنِ حَبَّانَ الْقَاضِي ، حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، حَدَّثَنِي عَمُّ بْنِ حَبَّانَ الْقَاضِي ، حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، حَدَّثَنِي عَمُّ أَبِي إِسْحَاقَ بْنِ مُوسَى ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيَّ ، عَنْ عَلِيَّ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنِ الْجَسَيْنِ بْنِ عَلِيَّ ، عَنْ عَلِيَّ ابن أَبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ : الْخُسَيْنِ بْنِ عَلِيَّ ، عَنْ عَلِيَّ ابن أَبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ : الْخُسَيْنِ بْنِ عَلِيَّ ، عَنْ عَلِيَّ ابن أَبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ : الْمُسْتَقِيْ مُ نِيَادَةٌ ، وَالْفُقَهَاءُ قَادَةٌ ، وَالْجُلُوسُ إِلَيْهِمْ زِيَادَةٌ ، وَعَالِمٌ بُنْتَفَعُ بِعِلْمِهِ أَفْضَلُ مِنْ أَلْفِ عَابِدٍ . 60

ترجمہ: متقی (حضرات) سر داراور فقہاء (لوگوں کے) رہنماہیں ، انکی صحبت اختیار کرنا (خیر میں) زیادتی کا سبب ہے ، اوراییا عالم جس کے علم سے استفادہ کیا جائے وہ ایک ہز ارعبادت کرنے والوں سے افضل ہے۔

اس حدیث کا پہلا حصہ دیگر اساد ہے بھی مروی ہے مثلاً عبد اللہ بن مسعود رظائفہ کا طریق امام ابوداود محتاللہ کی "الزہد" امام ابن بطہ محتاللہ کی "الابانہ" امام طبر انی مسعود محتاللہ کی "مبعی میر "امام احمد محتاللہ کی "الزہد" اورامام خطیب بغدادی محتالله کی "الفقیہ محتاللہ کی محتالہ کے بعد والاحصہ رافعی محتالہ کی "اخبار قزوین" میں منقول ہے۔

<sup>55.</sup> التدوين في اخبار قزوين ، للامام الرافعي القزويني ، دار الكتب العلمية ، ٢/ ٤٧ . و المعجم الكبير للطبراني ، مكتبة ابن تيمية ، القاهر ة ، ٩/ ١١٠، الرقم ٨٥٥٣ .

(47) رَأَيْتُ فِي أَمَالِي أَبِي بَكْرٍ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ مُحَمَّدِ الْبُخَارِيِّ ، أَنْبَأَ الشيخ أبو إسحاق إبراهيم بْن مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الله الرَّازِيُّ ، أَنْبَأَ عَلَيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ مَهْرَوَيْهِ الْقَزْوِينِيُّ بِهَا ، أَنْبَأَ عَلَيُّ بْنُ مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ أَنْبَأَ أَبُو أَحَد داؤد بْنُ سُلَيُهَانَ ، ثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الرَضَا ، ثنا أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ خَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيْ ، عَنْ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيْ ، فَنَ أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيْ ، فَى أَبِيهِ عَلَيْ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِي بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ:

لا يَزَالُ الشَّيْطَانُ ذَعِرًا مِنَ المؤمِنِ مَا حَافَظَ عَلَى الصَّلَوَاتِ الخَمْسِ فَإِذَا ضَيَّعَهُنَّ تَجَرَّأَ عَلَيْهِ وَأَوْقَعَهُ فِي الْعَظَائِمِ. <sup>57</sup> الحَمْسِ فَإِذَا ضَيَّعَهُنَّ تَجَرَّأً عَلَيْهِ وَأَوْقَعَهُ فِي الْعَظَائِمِ. <sup>57</sup>

ترجمہ: جب تک مؤمن پنجگانہ نمازوں کی حفاظت کرتا ہے تو شیطان اس سے خوف زدہ رہتا ہے، لیکن جب یہ انہیں ضائع کر (یعنی جھوڑ) دیتا ہے تویہ (شیطان) اُس پر حاوی ہوجاتا ہے اور اسے گناہوں میں مبتلا کردیتا ہے۔

حدیث میں نماز کی فضیلت اور شیطان کے نمازی سے وُور رہنے کا ذکرہے،
کیونکہ نمازوں سے بندہ اللہ تعالی ﷺ کے قریب اور اسکے فرشتوں کی حفاظت میں
رہتا ہے اس لیے شیطان اس پر حاوی نہیں ہو پاتا، لیکن جب وہ نماز چھوڑ دیتا ہے تو
فرشتے اس سے دور ہو جاتے ہیں اور یوں شیطان اسے گناہوں میں مشغول کر دیتا ہے۔

<sup>57</sup>ي التدوين في اخبار قزوين ، للامام الرافعي القزويني ، ٢/ ١٢٥ .

(48) أَنْبَأَ عَلَيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ مهروية (بسند) ، ثنا داؤد بْنُ سُلَيُهَانَ الْغَاذِيُّ ، ثنا عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الرِّضَا ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَلِيٌّ ، مُوسَى الرِّضَا ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيٌّ بْنُ أَبِيهِ عَلِيٌّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ قَالَ: قَالَ مَسُولُ الله صَلَّى الله عليه وآله وَسَلَّمَ:

خَيْرُ الأَعْمَالِ عِنْدَ الله تَعَالى : إِيمَانٌ لا شَكَا فِيْهِ ، وَغَزْوٌ لا غُلُولَ فِيْهِ ، وَحَجُّ مَبْرُورٌ ، أَوَّلُ مَنْ يَذْخُلُ الجُنَّةَ شَهِيدٌ ، وَعَبْدٌ مَمْلُوكٌ عَبَدَ رَبَّهُ وَنَصَعَ لِسَيِّدِهِ ، وَرَجُلٌ عَفِيفٌ مُتَعَفِّفٌ ذُو عِبَادَةٍ ، وَأَوَّلُ عَنِيفٌ مُتَعَفِّفٌ ذُو عِبَادَةٍ ، وَأَوَّلُ عَنِيفٌ مُتَعَفِّفٌ ذُو عِبَادَةٍ ، وَأَوَّلُ مَنْ يَذْخُلُ النَّالِ ، وَذُو ثَرُوةٍ مِنَ مَنْ يَذْخُلُ النَّارَ أَمِيرٌ مُسَلِّطٌ لا يَعْدِلُ بَيْنَ النَّاسِ ، وَذُو ثَرُوةٍ مِنَ النَّالِ لا يُعْطِي حَقَّهُ ، وَفَقِيرٌ فَخُورٌ . 38 اللَّالِ لا يُعْطِي حَقَّهُ ، وَفَقِيرٌ فَخُورٌ . 38 اللَّالِ لا يُعْطِي حَقَّهُ ، وَفَقِيرٌ فَخُورٌ . 38 اللَّالِ لا يُعْطِي حَقَّهُ ، وَفَقِيرٌ فَخُورٌ . 38 اللَّالِ لا يُعْطِي حَقَّهُ ، وَفَقِيرٌ فَخُورٌ . 38 اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْطِي حَقَّهُ ، وَفَقِيرٌ فَخُورٌ . 38 اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ترجمہ: اللہ تعالی ﷺ کے نزدیک بہترین اعمال میں سے یہ ہے: ایمان اللہ اللہ اللہ تعالی ﷺ کے نزدیک بہترین اعمال میں خیانت نہ ہو، اور ایسا ہو جس میں خیانت نہ ہو، اور جج مبر ور۔سب سے پہلے جنت میں انہیں داخل کیا جائے گا: شہید، ایساغلام جس نے اپنے رب ﷺ کی عبادت بھی کی اور اپنے آقاکی صحیح خدمت بھی، ایسا شخص جو پاک باز وعبادت گزررہا، اور سب سے پہلے جہنم میں انہیں ڈالا جائے گا: ایسا حاکم جو لوگوں کے در میان عدل پہلے جہنم میں انہیں ڈالا جائے گا: ایسا حاکم جو لوگوں کے در میان عدل

<sup>85.</sup> التدوين في اخبار قزوين ، للامام الرافعي القزويني ، ٢/ ٢١٦ .

نه کرتاہوں،ایسامال دار جو اس کاحق ادانه کرتاہوں (زکوۃ)،اور تکبر کرنے والا فقیر۔

ال حدیث کے متن کا شاہد" المنتخب من مسند عبد بن حمید" میں مذکور ہے جسے سیّد ناابو ہریرہ و مُلْتَعَدُّ سے قدرے مختلف الفاظ سے روایت کیا گیا ہے، نیز اس مضمون کی دیگر احادیث بھی ہیں جو اس کی تقویت کرتی ہے۔

(49) أَخْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ الله الحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عُثْبَانَ النَّصِيبِيُّ قَالَ : قَرَأْنَا عَلَى الْقَاضِي أَي عَبْدِ الله الْحُسَيْنِ بْنِ هَارُونَ الضَّبِيُّ ، عَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ أَحْدُ بن مُحَمَّد بن سعيد قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ الله بْنُ عَبْدِ الله ، أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ ابْنُ سَعِيدٍ : وَأَخْبَرَنِي مُحَمَّدُ بن مُحَمَّدُ بَنُ كُمَّدُ الله بَنُ عَبْدِ الله ، أَخْبَرَنِي مُحَمَّدُ بن مُحَمَّدُ فَالَ ابْنُ سَعِيدٍ : وَأَخْبَرَنِي مُحَمَّدُ بن مُحَمَّدُ بن مُحَمَّدُ بن مُحَمَّدُ بن مُحَمَّدُ بن الله عَنْدُ الله عَنْدُ الله عَنْدُ الله عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي رَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلْيُهِ وَسَلَّمَ :

لَا ثُقْبَلُ صَلَاةٌ مِنْ إِمْرَأَةٍ حَتَّى تُوَارِيَ أُذُنَيْهَا وَنَحْرَهَا فِي الصَّلَاةِ . 59 ترجمه: كس عورت كى نماز اس وقت تك قبول نہيں ہوتى، جب تك وه اپنے كانوں اور سينے كے بالائی جھے كو نماز میں ڈھانپ نہ لے۔

<sup>59.</sup> الموضح لاوهام الجمع والتفريق ، للامام الخطيب البغدادي، باب الميم ، ذكر موسى بن جعفر ، ٢/ ٢١٥.

(50) أنبا غَيْرُ وَاحِدٍ عَنْ أَبِي القاسم الشحامي ، أنبا أَبُو الْقَاسِمِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَد بْنِ فَوْرَانَ الإِمَامُ ، ثَنَا أَبُو الْحَسَنِ عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ الله الطَّيْسَفُونِيُّ ، ثَنَا أَبُو الْحَسَنِ عَلِيُّ بْنُ اللهِ الطَّيْسَفُونِيُّ ، ثَنَا أَبُو الْحَسَنِ عَلِيُّ بْنُ الْحَمَّدِ بْنِ مَهْرَوَيْهِ الْقَزْوِينِيُّ بِنَهَاوَنْدَ ، ثَنَا أَبُو أَحمد داؤد بُنُ سُلِيَهُ انَ الْقَزْوِينِيُّ بِنَهَاوَنْدَ ، ثَنَا أَبُو أَحمد داؤد بْنُ سُلِيهُ انَ الْقَزْوِينِيُّ ، حَدَّثَنِي عَلِيُّ بن موسى الرضا ، حَدَّثَنِي أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٌّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَنِيْ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيًّ بْنِ الْحُسَنِيْ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيًّ بْنِ الْحَسَالِ وَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله الله صَلَّى الله عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَنْهُ وَالِهِ وَسَلَّمَ : يَقُولُ الله تَعَالَى :

عَبْدِيْ، مَا تُنْصِفُنِي ، أَكَبَّبُ إِلَيْكَ بِالنَّعَمِ وَتَتَمَقَّتُ إِلَىَّ بِالْمَعَاصِي ، خَيْرِي عَلَيْكَ مُنْزَلٌ ، وَشَرُّكَ إِلَىَّ صَاعِدٌ ، وَلا يَزَالُ مَلَكُ كَرِيمٌ ، خَيْرِي عَلَيْكَ مُنْزَلٌ ، وَشَرُّكَ إِلَىَّ صَاعِدٌ ، وَلا يَزَالُ مَلَكُ كَرِيمٌ يَأْتِينِي مِنْكَ فِي كُلِّ يَوْم بِعَمَلٍ قَبِيْحٍ ، عَبْدِيْ ! لَوْ سَمِعْتَ يَأْتِينِي مِنْكَ فِي كُلِّ يَوْم بِعَمَلٍ قَبِيْحٍ ، عَبْدِيْ ! لَوْ سَمِعْتَ وَضَفَكَ مِنْ غَيْرِكَ وَأَنْتَ لا تَذْرِيْ مَنِ المؤصُّوفُ ، لَتَسَارَعْتَ إِلَى مَقْتِهِ . 60 إِلَيْ مَنْ المؤصُّوفُ ، لَتَسَارَعْتَ إِلَى مَقْتِهِ . 60 إِلَى مَقْتِهِ . 60 إِلَيْ مَنْ المؤصُّوفُ ، لَتَسَارَعْتَ اللَّهُ مَقْتِهِ . 60 إِلَيْ مَا لَهُ مُنْ المؤصُّوفُ ، لَتَسَارَعْتَ اللَّهُ مَقْتِهِ . 60 إِلَيْ مَا لَهُ مُنْ المؤصُّوفُ ، لَتَسَارَعْتَ اللَّهُ مَقْتِهِ . 60 أَنْ قَلْ اللَّهُ مُنْ المؤصُّوفُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ المؤصُّوفُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ المؤصُّوفُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ المؤمُّوفُ مُنْ المُولِيْ اللَّهُ مُنْ المُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ المُولُولُ مِنْ المُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ المُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ الْفُلُولُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُ اللْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُ اللَّهُ مُنْ اللْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُ اللَّهُ مُنْ اللْمُ اللَّهُ مُنْ اللْمُ اللَّهُ مُنْ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ مُنْ اللْمُ اللِهُ مُنْ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ ا

ترجمہ: اے میرے بندے! میرے معاملے میں تیر اکیا انصاف ہے؟
کیا تو اپنی ذات کے لیے نعمتیں ببند کر تا ہے اور میری جانب گناہ لے
کر آتا ہے ، میری خیر تجھ پر نازل ہوتی ہے، لیکن تیرے گناہ میرے

<sup>60</sup> معجم الشيوخ ، للامام ابن عساكر ، دار البشائر دمشق ، الصفحة ٩٩٤ ، الرقم ١٢٧٠ . التدوين في اخبار قزوين ، للامام الرافعي القزويني ، ٣/ ٤ . و الفردوس بهائور الخطاب ، للامام الديلمي ، دار الكتب العلمية ، ٥/ ٢٣٣ ، الرقم ٨٠٤٣ .

سامنے پیش ہوتے ہیں،ایک فرشتہ ہرروز تیرے گناہ میرے سامنے بیش کر تار ہتاہے،اے میرے بندے!اگر کوئی شخص تجھے تیرے سیناہ اس طرح بیان کرے کہ بچھے معلوم نہ ہو کس کی بات کی جارہی ہے، توضر ور تواس سے نفرت کرنے میں جلدی کرے گا۔ اس حدیث کو امام رافعی حِنالله نے "اخبار قزوین "میں،امام دیلمی حِنالله نے "الفردوس" میں سلیمان بن داود غازی عِنشانته کے طریق ہے روایت کیا ہے ، جبکہ اس مقام پر محشی نے امام عسقلانی مِمَثِّاللَّه کی "تسدید القوس" ہے ایک اور سند جو احمد بن علی بن مہدی الرقی میشند ہے ہے اس کا ذکر کیا ہے جس میں سلیمان بن داو د موجو د نہیں ، کیکن شیخ البانی کو اس ہے بھی قرار نہ ملااورانہوں نے سلسلہ ضعیفہ میں ہے٣٢٨ سپر تقل كركے موضوع قراردے ديا،حالانكه ان كے پاس صرف سليمان غازى كى ندمت كا سامان تھالیکن انہوں نے الرقی کو بھی اسی میں بوں سمیٹ لیا کہ مجھے ان کا حال معلوم نہیں، انہوں نے بھی سلیمان غازی ہے ہی حدیث چوری کی ہو گی۔ نعوذ باللہ شیخ البانی کو منتخب افراد جہاں اور جس روایت میں نظر آتے ہیں وہ ایک ہی تھکم فٹ کرتے جلے جاتے ہیں، بہر حال اس حدیث کی ایک اور سند جس میں نہ تو سلیمان غازی ہیں اور نہ الرقی ، وہ "مجم الثیوخ لابن عساکر" میں ابوالصلت ہروی میتالند سے مروی ہے جسے امام عساکر مِنتاللہ نے ابنی متصل سند سے روایت کیا ہے۔ اس طرح صدیث کے متن وسند دونوں کے تابع وشاہد موجود ہیں، اور بیہ وہ سند ہے جس پر شیخ

# Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

البانی کی توجہ نہیں گئی ،ورنہ اسے بھی موضوع کہہ دیتے ،اگر چہ انہیں شیخ ہر وی تواندہ البانی کی توجہ نہیں گئے ہر وی توجہ البت سے بھی صدیت پر موضوع ہونے کا حکم نہیں لگایا جاسکتا۔البتہ نہمانے کاعلاج نہیں۔واللہ اعلم

(51) كَتَبَ إِلَيَّ أَبُو الطَّبِ أَخْدُ بَنُ عَلِيٌ بَنِ مُحَمَّدِ الجَعْفَرِيُّ مِنَ الْكُوفَةِ ، وَحَدَّنَنِي مُحَمَّدُ بَنُ عَلِيٌ الصُّودِيُ عَنْهُ قَالَ : حَدَّنَنَا أَبُو المُفَضَّلِ عَبْدُ الله بَنُ عَبْدِ الحَالِقِ (الشيبانِ) لَفُظَا ، حَدَّنَنَا أَبُو عَبْدِ الله جَعْفَرُ بَنُ مُحَمَّدِ الْعَلَوِيُّ الْحَسَنِيُّ بِبَغْدَادَ ، حَدَّثَنَا عَلِيُ بَنُ خَوْةَ الْعَلَوِيُّ ، حَدَّنَنَا عَلِيُ بَنُ مُوسَى الرَّضَا ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بَنِ جَعْفَرِ و عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بَنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ حَدَّنَنَا عَلِي بَنُ مُوسَى الرَّضَا ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بَنِ جَعْفَرِ و عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بَنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ حَدَّنَنَا عَلِي بَنُ مُوسَى الرَّضَا ، عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بَنِ جَعْفَرِ و عَنْ أَبِيهِ جَعْفَرِ بَنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ حَدَّنَنَا عَلِي بَنُ مُوسَى الرَّخِي اللهُ عَنْ وَسُلَمَ قَالَ : حَدَّنَنَا عَلِي بَنْ مُوسَى اللهِ عَنْ مَنْ اللهِ عَنْ مَنْ اللهِ عَنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : تَعَلَّمُوا مِنْ أَنْسَابِكُمْ مَا تَصِلُونَ بِهِ أَرْحَامَكُمْ فَإِنَّ صِلَةَ الرَّحِمِ تَعْلَى اللهِ عَنْ مَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ وَسَلَمَ اللهِ عَنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ : تَعَلَّمُوا مِنْ أَنْسَابِكُمْ مَا تَصِلُونَ بِهِ أَرْحَامَكُمْ فَإِنَّ صِلَةَ الرَّحِمِ مَنَا مَعْدُولَ اللهِ عَنْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ا في الموضح لاوهام الجمع والتفريق ، للامام الخطيب البغدادي ، دار الفكر الاسلامي ، الطبعة الثانية ، باب الميم ، ذكر ابو المفضل محمد الشيباني ، ٢/ ٣٩٤ .

صلہ رحی ہے مراد اپ نبی قرابت کے داروں کے ساتھ بہتر تعلقات استوار کرناہ، قرآن مجید اوراحادیث نبویہ میں صلہ رحی کی بہت تاکید بیان فرمائی گئ ہے، ایک حدیث کا مغہوم ہے کہ جو تجھ ہے تعلق جوڑے تو بھی اس کے ساتھ جوڑ، اور جو تعلق توڑے تواس ہے بھی جوڑنے کی کوشش کر۔ یہ صلہ رحی کی اصل بنیاد ہے بی حدیث نہ کور میں اس بات کی جانب توجہ دلائی گئ ہے کہ اپ نسب ورشتے داروں کی اتنی معرفت ضرور حاصل کر لوجس سے ان پر احمان کرنے اور شرعی احکامات کو برلانے میں سہولت رہے، کیونکہ اگر جمیں اپ راحمان کرنے اور شرعی احکامات کو برلانے میں سہولت رہے، کیونکہ اگر جمیں اپ رشتے داروں کا علم ہی نہیں ہوگا توان کے حقوق کی اوائیگی میں دشواری ہوگی۔

(52) أنا عُبَيْدُ الله بْنُ أَبِي الْفَتْحِ ، أنا سَهْلُ بْنُ أَخَدَ الدِّبِبَاجِيُّ ، نا مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ الْخَمَّدِ الله بَنْ أَبِي الْمُحَدِّ الْكُوفِيُّ ، بِمِصْرَ ، نا مُوسَى بْنُ إِسْهَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، نا أَبِي ، الْأَشْعَثِ الْكُوفِيُّ ، بِمِصْرَ ، نا مُوسَى بْنُ إِسْهَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، نا أَبِي ، عَنْ جَدِّهِ عَلِي بْنِ مُسَيْنِ عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي قَالَ : قَالَ وَمَالَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

مَنْ أَخْزَنَ وَالِدَيْهِ فَقَدْ عَقَّهُمَا . فَكُو مَنْ أَخْزَنَ وَالِدَيْهِ فَقَدْ عَقَّهُمَا . فَكُو مَنْ أَخْزَنَ وَالِدَيْنِ كُو مُمَّكِينِ كَيا ، تَوْاُس نِهِ الن كَي نافر مانى كى - مرجمہ: جس نے اپنے والدین كو مُمَّكِين كيا ، تواُس نے ان كى نافر مانى كى -

62 الجامع لاخلاق الراوي وآداب السامع ، للخطيب البغدادي ، مكتبة المعارف الرياض ، ٢/ ٢٣١ ، الرقم ١٦٩٩ .

(53) أَخْبَرَنَا الْحَاكِمُ أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْفَارِسِيُّ ، أَخْبَرَنَا أَبُو عُمَرَ بْنُ مَطَرٍ ، حَدَّثَنَا آدَمُ بْنُ مُوسَى بْنِ عِمْرَانَ الْولاهِيجِيُّ ، حَدَّثَنَا أَبُو مُحَمَّدٍ جَعْفَرُ بْنُ عَلِيَّ الْخُوَارِيُّ ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ إِسْهَاعِيلَ الْعَلَوِيُّ ، حَدَّثَنِي عَمِّى مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ، عَنْ مَالِكِ بْنِ أَنَسٍ ، عَنْ أَبِي سَهْلِ بْنِ مَالِكِ ، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ، أَنَّ رَسُولَ اللهَ صَلَّى اللهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : دُورُوا مَعَ الْقُرْآنِ حَيْثُهَا دَارَ ، قَالُوا : يَا رَسُولَ الله ! أَرَأَيْتَ إِنْ لَمْ نُطِقْ ذَلِكَ؟ قَالَ : كُونُوا كَحَوَارِيِّ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ شُقُوا بِالْمُنَاشِيرِ فِي الله ، وَصُلَّبُوا فِي جُذُوعِ النَّخُلِ فِي اللهِ ، قَالُوا : يَا رَسُولَ اللهِ ! أَرَأَيْتَ إِنْ لَمْ نُطِقْ ذَلِكَ؟ قَالَ: قَتْلٌ فِي طَاعَةِ الله خَيْرٌ مِنْ حَيَاةٍ فِي مَعْصِيَةِ الله ، إِنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ مَلَكَتْهُمْ مُلُوكٌ بَعْدَ أَنْبِيَائِهِمْ فَغَيَّرُوا سُنَنَّهُمْ ، وَعَمِلُوا فِيهِمْ بِغَيْرِ الْحُقِّ ، فَلَمْ بَمْنَعْهُمْ ذَلِكَ مِنْ جَوْدِهِمْ أَنْ حَابَوْهُمْ وَضَاحَكُوهُمْ وَآكَلُوهُمْ وَشَارَبُوهُمْ ، فَلَيًّا رَأَى الله ذَلِكَ مِنْهُمْ ضَرَبَ بِقُلُوبِ بَمْضِهِمْ عَلَى بَعْضِ ، وَلُعِنُوا عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ، ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ، لَتَأْمُرُنَّ بِالْمُعْرُوفِ وَلَتَنْهَوُنَّ عَن الْمُنْكَرِ أَوْ لَيُسَلِّطَنَّ الله عَلَيْكُمْ شِرَارَكُمْ فَيَدْعُوا عَلَيْهِمْ خِيَارُكُمْ فَلا يُسْتَجَابُ أَمُمُ فَعُ

<sup>63</sup> التفسير الوسيط ، للامام الواحدي النيشابوري ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الاولى ، سورة المائدة ، الآية ٧٨-٨١ ، ٢/ ٢١٥ .

ترجمہ: قرآن کے ساتھ ساتھ چلتے رہو (یعنی جیساکہ قرآن علم دے اس پر عمل كرو اور جس سے روكے اس سے بازآ جاؤ۔)، انہول نے عرض كى : یار سول الله! آپ کو تومعلوم ہی ہے ، پس اگر ہم اسکی طاقت نہ رکھیں (نوکیاکری)؟ آپ مَنَافِیَا مِ نَافِیَا مِ نَافِیَا مِ نَافِیا کِی میں بن مریم کے اصحاب کی طرح ہوجاؤ، جنہیں آریوں سے چیراگیا اور تھجورکے در فنول پر يهانسي لگائي گئي، انہوں نے عرض كى: يار سول الله! آپ كو تومعلوم ہى ہے، پس اگر ہم اس کی طاقت نہ رکھیں (توکیا کریں)؟ آپ مَثَاثَیْمُ انے فرمایا: الله کی فرمانبر داری کرتے ہوئے قتل ہوجانا اس کی نافرمانی میں زندہ رہنے ہے بہتر ہے، بیٹک بنی اسرائیل میں انبیاء کے بعد جو بادشاہ آئے انہوں نے انبیاء کے طریقوں کو بدل دیا اور ناحق کاموں میں لگ گئے، توانبیں سرکشی ہے کسی نے منع نہیں کیا اور لوگ ان کے ساتھ سناہ کرتے ، ہنتے ، اور کھاتے ہتے رہے ، جب اللہ عَبِرُوَبِلَ نے ان کا سے معاملہ دیکھاتوان کے دلوں میں یاہمی عداوت پیداکر دی ، نیز داور اور عیسیٰ کی زبانوں ہے ان پر لعنت کی گئی ، پیر اس لیے ہوا کہ انہوں نے نافر مانی کی اوروہ صدے بڑھنے والوں میں سے ہو گئے، تم لوگ ضرور معلائی کا علم کرواور گناہوں سے روکو، یااللہ عَبِرُوَبَانَ تم یہ مجی

#### بدترین لوگوں کو مسلط کر دے ، پھر تمہارے اچھے لوگ دعا کریں گے پر اُن کی دعا قبول نہیں کی جائے گی۔ پر اُن کی دعا قبول نہیں کی جائے گی۔

(54) أنا عُبَيْدُ الله بْنُ أَبِي الْفَتْحِ ، أنا سَهْلُ بْنُ أَخْمَدَ الدِّيبَاجِيُّ ، نا مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدِ الْأَشْعَتُ الْكُوفِيُّ ، بِعِضْرَ ، نا مُوسَى بْنُ إِسْهَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، نا أَبِي ، الْأَشْعَتُ الْكُوفِيُّ ، بِعِضْرَ ، نا مُوسَى بْنُ إِسْهَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، نا أَبِي ، عَنْ عَلِي بْنَ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي ، قَالَ : عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ عَلِي بْنِ حُمَيْنٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِي ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

مَنْ أَكْرَمَ أَخَاهُ الْسُلِمَ بِكَلِمَةٍ يُلَطَّفُهُ بِهَا، أَوْ تَجْلِسٍ بُكُومُهُ بِهِ، أَمْ يَوْلُ أَخَهُ اللَّهُ مَدُودٌ عَلَيْهِ الرَّحْمَةُ مَا كَانَ فِي ذَلِكَ. فَعَ يَرَلُ فِي ظِلِّ الله مَدُودٌ عَلَيْهِ الرَّحْمَةُ مَا كَانَ فِي ذَلِكَ. فَعَ تَرْجَمَه :جوابِ مسلمان بِعالَى كى توقير كرتے ہوئے أے كى بات ہے خوشى بہنچائے ، ياكى مجلس ميں أے عزت بخشے ، توجب تك بيه معامله فوشى بہنچائے ، ياكى مجلس ميں أسے عزت بخشے ، توجب تك بيه معامله باقى رہے ، وه الله جَرَّفَ إِنَّ كے سابير حمت ميں رہتا ہے۔

<sup>44.</sup> الجامع لاخلاق الراوي وأداب السامع ، للخطيب البغدادي ، مكتبة المعارف الرياض ، ١/ ٤٠٣ ، الرقم ٩٥٠ .

(55) أَخْبَرَنِي أَبُو الْقَاسِمِ عُبَيْدُ الله بْنُ أَخْمَدَ بْنِ عُثَمَانَ الْأَزْهْرِيُّ الصَّيْرَفِيُّ ، حَدَّثَنِي أَخْمَدُ بْنُ إِسْحَاقَ الْمُوسَائِيُّ ، أَخْبَرَنِي أَيِ اللهَ اللهَ عَمَدُ بْنُ عَبْدِ الله الشَّيْبَانِيُّ قَالَ : حَدَّثَنِي أَخْمَدُ بْنُ إِسْحَاقَ الْمُوسَائِيُّ ، أَخْبَرَنِي أَيِ اللهَ عَلَى اللهُ عَمَدِ بْنِ إِسْحَاقَ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ ، قَالَ : حَدَّثَنِي إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى اللهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى اللهِ اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

أَنَّ رَجُلًا مِنَ الْأَنْصَارِ قَالَ: يَا رَسُولَ الله ! أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: الْعِلْمُ بِالله ، وَالْفِقْهُ فِي دِينِهِ ، فَظَنَّ الرَّجُلُ أَنَّ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، لَمْ يَفْهَمْ قَوْلَهُ ، فَسَأَلَهُ الثَّانِيَةَ ، فَقَالَ لَهُ مِثْلَ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، لَمْ يَفْهَمْ قَوْلَهُ ، فَسَأَلُهُ الثَّانِيَةَ ، فَقَالَ لَهُ مِثْلَ قَوْلِهِ الْأُوَّلِ ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله ! أَسْأَلُكَ عَنِ الْعَمَلِ فَتُحْبِرُنِ عَنِ الْعَمَلِ فَتُحْبِرُنِ عَنِ الْعِلْمِ فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «نَعَمْ ، إِنَّ عَنِ الْعِلْمَ يَنْفَعُكَ مَعَهُ قَلِيلُ الْعَمَلِ وَكَثِيرُهُ ، وَإِنَّ الجَهْلَ لَا يَنْفَعُكَ الْعِلْمُ الْعَمَلُ وَكَثِيرُهُ ، وَإِنَّ الجَهْلَ لَا يَنْفَعُكَ مَعَهُ قَلِيلُ الْعَمَلِ وَكَثِيرُهُ ، وَإِنَّ الجَهْلَ لَا يَنْفَعُكَ مَعَهُ قَلِيلُ الْعَمَلِ وَكَثِيرُهُ ، وَإِنَّ الجَهْلَ لَا يَنْفَعُكَ مَعَهُ قَلِيلُ الْعَمَلِ وَكَثِيرُهُ ، وَإِنَّ الجَهْلَ لَا يَنْفَعُكَ مَعَهُ قَلِيلُ الْعَمَلِ وَكَثِيرُهُ ، وَإِنَّ الْجَهْلَ لَا يَنْفَعُكَ مَعَهُ قَلِيلُ الْعَمَلِ وَكَثِيرُهُ ، وَإِنَّ الْجَهْلَ لَا يَنْفَعُكَ مَعْهُ قَلِيلُ الْعَمَلُ وَلَا كَثِيرُهُ . وَكُولَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ الْعَمَلُ وَلَا كَثِيرُهُ . وَاللّهُ الْعُمَلُ وَلَا كَثِيرُهُ . وَلَا كَثَلُ الْعُمَلُ وَلَا كَثِيرُهُ . وَلَا كَنْ الْمُعْمَلُ وَلَا كَثِيرُهُ وَلَا كَنْ الْمُ اللهُ الْعُمَلُ وَلَا كَثِيرُهُ وَلَا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعُمَلُ وَلَا كَثِيرُهُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَمَلُ وَلَا كَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الْعَمْلُ وَلَا كَنْ الْمُعْمَلُ وَلَا كُنْ الْمُعْمَلُ وَلَا كَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَلَمُ لَلْ الْعَمْلُ وَلَا كُولُ اللّهُ الْعَمْلُ وَلَا كُولُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُلْ وَلَا كُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعُلُلُ الْعَمْلُ وَلَا كُولُولُ اللّهُ الْعُلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلُولُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَالُ الْعُلُولُ اللّهُ الْعَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلَالِ اللّهُ اللّهُ الْعُلْعُلَالِ الل

ترجمہ: ایک انصاری شخص نے عرض کی: یار سول الله! اکون ساعمل سب سے افضل ہے ، آپ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَمْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ عَمْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ عَمْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ عَمْ اللّٰهِ اللهِ عَمْ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ

<sup>5</sup>ى الفقيه والمتفقه، للخطيب البغدادي، دار ابن الجوزي، ١/ ١١٦، الرقم ٧٥.

(56) أنا أَبُو الْحُسَيْنِ زَيْدُ بْنُ جَعْفَرِ بْنِ الْحُسَيْنِ الْعَلَوِيُّ الْمُحَمَّدِيُّ ، نا عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ مُوسَى إِلنَّمَارُ ، بِالْبَصْرَةِ ، نا أَبُو الْقَاسِمِ عَبْدُ الله بْنُ أَحْمَدَ بْنِ عَامِرِ الطَّائِيُّ ، نا أَبِي ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو الْحُسَنِ: عَلِيُّ بْنُ مُوسَى الرُّضَا ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي : مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي: عَلِيُّ بْنُ جَعْفَرِ ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي: عَمِّلُ بْنُ عَلِيْ ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي: عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ: عَدَّثَنِي أَبِي: عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ: قَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

مَنْ أَفْتَى بِغَيْرِ عِلْمٍ لَعَنَتُهُ الْمُلَائِكَةُ الْمُصَانَةُ الْمُلَائِكَةُ الْمُصَانِّةُ الْمُلَائِكَةُ الْمُعَنَّةُ الْمُلَائِكَةُ الْمُعَنِّةُ الْمُلَائِكَةُ الْمُعَنِّةُ الْمُلَائِكَةُ الْمُعَنِّةُ الْمُعَنِّةُ الْمُعَنِّةُ الْمُعَنِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْمِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ مِعْلِمُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْمِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْنِيِّةُ الْمُعْنِي الْمُعْنِي عِلْمُ الْمُعْنِي الْمُعْنِي عُلِيْلِمُ الْمُعْنِي الْمُعْنِي الْمُعْمِي الْمُعْنِي الْمُعْنِي الْمُعْنِي الْمُعْمِي الْمُعْنِي الْمُعْمِي الْمُعْنِي الْمُعْمِي الْمُعْمِ

<sup>66</sup> الفقيه والمتفقه ، للخطيب البغدادي ، دار ابن الجوزي ، باب ما جاء من الوعيد لمن افتى ..الخ ، ٢/ ٣٢٧ ، الرقم ١٠٤٣ .

#### آثارواً قوال

(57) حَدَّثَنِي أَبُو جَعْفَرٍ أَحْدُ بْنُ عُبَيْدِ الْأَسَدِيُّ الْحَافِظُ بِهَمْدَانَ ، ثنا إِبْرَاهِيمُ بْنُ الْحُسَيْنِ ، ثنا إِسْمَاعِيلُ بْنُ أَبِي أَوَيْسٍ ، ثنا مُوسَى بْنُ جَعْفَر بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَذَهِ أَبِ بَعْفَر مُن مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَذَهِ أَبِ جَعْفَر مُحْمَدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَذَهِ أَبِ جَعْفَر مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ الله عَنْهُمْ ،

أَنَّ فَاطِمَةً رَضِيَ الله عَنْهَا لِمَّا تُونِيَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَتْ تَقُولُ: وَا أَبْنَاهُ مِنْ رَبِّهِ مَا أَدْنَاهُ ، وَا أَبْنَاهُ جِنَانُ الْخُلْدِ مَأْوَاهُ ، وَا أَبْنَاهُ جِنَانُ الْخُلْدِ مَأْوَاهُ ، وَا أَبْنَاهُ رَبُّهُ يُكُرِمُهُ إِذَا أَنَاهُ ، وَا أَبْنَاهُ الرَّبُّ وَرُسُلُهُ يُسَلِّمُ عَلَيْهِ حِبنَ يَلْقَاهُ . فَلَيَّا مَا تَتْ فَاطِمَةُ ، قَالَ عَلِيٌّ بْنُ أَي طَالِب رَضِيَ الله عَنْهُ :

لِكُلِّ اجْتِمَاعِ مِنْ خَلِيلَيْنِ فُرْقَةٌ ۚ وَكُلُّ الَّذِي دُونَ الْفِرَاقِ قَلِيلُ وَلِكُلِّ الَّذِي دُونَ الْفِرَاقِ قَلِيلُ وَإِنَّ افْتِقَادِي وَاحِدًا بَعْدَ وَاحِدٍ ۚ دَلِيلٌ عَلَى أَنْ لَا يَدُومَ خَلِيلُ وَإِنَّ افْتِقَادِي وَاحِدًا بَعْدَ وَاحِدٍ ۚ دَلِيلٌ عَلَى أَنْ لَا يَدُومَ خَلِيلُ

ترجمہ: جب رسول اللہ منافیقیم کا وصال ہواتو فاطمہ فی فی ان کہا:

اے باباجان!جوایے رب عجر فی کے اے بابا جان! جوان اللہ کے رب میں چلے گئے۔ اے بابا جان! جنت الفردوس جن کا مسکن ہے، اے باباجان! آپ کا رب عبان! جنت الفردوس جن کا مسکن ہے، اے باباجان! آپ کا رب عجر فی کی آپ کو بزرگی بخشاہے، اے باباجان! جب آپ کو بزرگی بخشاہے، اے باباجان! جب آپ کو بزرگی بخشاہے، اے باباجان! جب سلام بھیجا ہوگا۔

سلام بھیجا ہوگا۔

پھر جب فاطمہ ملی ہنائی اس کے ان کے ان کے ان کے ان کے ان کے ارباد خرمایا: کے فرمایا:

### Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

" دو محبت کرنے والوں کے ملنے میں پچھ فاصلہ ہو تاہے ،اور ہر ایک کے طرف سے یہ فراق تھوڑائی ہو تا ہے ، بیشک میر اایک کے بعد ایک محبوب کو کھو دینااس بات کی دلیل ہے کہ دوست زیادہ دیر جدائی بر داشت نہیں کر سکتا" (ای لیے پہلے میرے محبوب محمد رسول اُللہ مَالَیْنَا مُاکا بِیْلِمُ کُلُمُ وَاللّٰهِ مِنْ فاطمہ رَاللّٰ اِللّٰہ مَاللّٰ مِنْ فاطمہ رَاللّٰ اِللّٰہ مَاللہ مِنْ فاطمہ رَاللّٰ اِللّٰہ مَاللہ مِنْ کُلُمُ تاب نہ لاتے ہوئے تھوڑے سے میں ہی اُن سے جاملیں )۔ 67

(58) وَأَخْبَرَنَا الْحَسَنُ أَخْبَرَنَا عَبْدُ الصَّمَدِ أَخْبَرَنَا أَهْدُ حَدَّثَنَا عَبْدُ الله ( بن احمد بن عامر ) حَدَّثَنَا عَلِيٍّ (الرضا) عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَّهِ قَالَ :

تَكَلَّمُوا فِيهَا دُونَ الْعَرْشِ وَلَا تَكَلَّمُوا فِيهَا فَوْقَ الْعَرْشِ فَإِنَّ قَوْمًا تَكَلَّمُوا فِيهَا فَوْقَ الْعَرْشِ فَإِنَّ قَوْمًا تَكَلَّمُوا فِيهَا فَوْقَ الْعَرْشِ فَإِنَّ قَوْمًا تَكَلَّمُوا فِي الله فَتَاهُوا . 88

ترجمہ: عرش سے نیجے کے بارے میں گفتگو کرو، عرش سے اُوپر کے متعلق کلام نہ کرو، کیونکہ ایک قوم نے اللہ عَبْرَدَّ اِنْ کے بارے میں (نامناسب)کلام کیاتو ہلاک ہوگئے۔

<sup>67.</sup> المستدرك، للامام الحاكم، كتاب معرفة الصحابة، باب دكر وفاة فاطمة، ٣/ ١٧٨، الرقم ٤٧٦٨.

<sup>68٪</sup> دم الكلام و أهله ، للامام الهروي ، مكتبة العلوم والحكم ، المدينة المنورة ، ٥/ ١٠٠ ، الرقم ٨٨٨ .

(59) وَبِإِسْنَادِهِ عَنْ جَعْفَرٍ ، (أي أَخْبَرَنَا الْحَسَنُ ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ الصَّمَدِ ، أَخْبَرَنَا أَخْدُ ، كَدَّثَنَا عَبِلُ الصَّمَدِ ، أَخْبَرَنَا أَخْدُ ، خَدَّثَنَا عَلِيُّ الرَّضَا ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَّهِ ) قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ الله بْنِ أَخْدَ بْنِ عَامِرٍ ، حَدَّثَنَا عَلِيُّ الرَّضَا ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَّهِ ) قَالَ : لَا نَتَجَاوَزُ مَا فِي الْقُرْآنِ . فَقَ

#### ترجمہ: ہم قرآنی احکامات سے تجاوز نہیں کرتے۔

(60) قُلْت: وَيُوَيِّدُ الْحَتِيَارَ الشَّيْخِ قَدَّسَ الله رُوحَهُ مَا رَوَاهُ الْحَطِيبُ فِي كِتَابِ الْفَقِيهِ وَالْمُتَفَقِّهِ ، أَنْبَأَ الْأَزْهَرِيُّ ، أَنْبَأَ سُهَيْلُ بْنُ أَخَمَدَ ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدِ الْأَشْعَثُ الْكُوفِيُّ ، حَدَّثَنِي وَالْمُتَفَقِّهِ ، أَنْبَأَ الْأَزْهَرِيُّ ، أَنْبَأَ سُهَيْلُ بْنُ أَخْمَدَ ، ثنا مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ - مُلَوْسَى بْنُ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ - صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِمْ - ثنا أَبَيُّ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيٍّ - عَلَيْهِ صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِمْ - ثنا أَبَيُّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ عَلِيٍّ - عَلَيْهِ السَّلَامُ-

فِي رَجُلٍ حَلَفَ فَقَالَ: امْرَأَتُهُ طَالِقٌ ثَلَاثًا إِنْ لَمْ يَطَأْهَا فِي شَهْرِ رَمَضَانَ نَهَارًا، قَالَ: يُسَافِرُ ثُمَّ يُجَامِعُهَا نَهَارًا. 20

ترجمہ: (حضرت علی طالعیٰ این بول سے دریافت کیا گیا) ایک شخص جس نے بول فتم اُٹھائی، کہ اگر میں اپنی بوی سے رمضان کے دن میں صحبت نہ کروں، تو اُسے تین طلاقیں، آپ طالعیٰ نے جواب دیا: بیہ شخص سفر کرے اور اُس دوران دن میں صحبت کر لے (چونکہ مسافر کور مضان میں

<sup>99</sup> ذم الكلام و أهله ، للامام الهروي ، ٥/ ١٠٠ ، الرقم ٨٨٩ .

<sup>7&</sup>lt;u>0.</u> الفقيه والمتفقه ، للخطيب البغدادي ، دار ابن الجوزي ، الطبعة الاولى ، ٢/ ٤١١ ، الرقم ١٨٣ . المرقم ١١٨٣ . واعلام الموقعين ، للابن القيم الجوزية ، باب الابرار من حلف بالطلاق ، ٥/ ٤٥٠ .

روزہ جھوڑنے کی اجازت ہے لہذاسفر کرے اور دن میں روزہ نہ رکھے ،تب صحبت کر لے تو کوئی مخناہ نہیں ،اور طلاق بھی نہیں ہوگی )۔

ثنا أحمد بن عمر الجيزي قال : ثنا محمد بن المظفر [ قال : ثنا ] أحمد بن فارس قال : ثنا الحسين بن حميد المكي قال : ثنا جعفر بن عمرو ابن زياد الباهلي قال : ثنا موسى بن جعفر بن محمد، عن أبيه عن آبائه رضي الله عنهم، في قوله محمد رسول الله قال: مُحَمَّدٌ رَّسُولُ الله وَالَّذِيْنَ مَعَهُ : أَبُو بَكْرِ الصَّدِّيْقِ رضي الله عنه ، أَشِدًاءُ عَلَى الكُفَّارِ: عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ، رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ: عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانٍ ، تَرَاهُمْ رُكَّماً سُجَّداً : عَلِيُّ بْنُ أَبِ طَالِبٍ ، سِبُهُاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُوْدِ : عَبْدُ الرَّحْمَٰ بْنُ عَوْفٍ وَ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصِ . ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ ، إِلَّى آخِرِ السُّورَةِ . " ترجمه: آيت "محر رسول الله والذين معه" عدد مراد ابو بمرصديق ضالتُعُنُهُ "اشداء على الكفار" ہے مراد عمر بن خطاب طالحیٰ "رحماء بینتم" ہے مراد عثمان بن عفان طالفہ "تراہم رکعاسجدا" ہے مراد علی بن ابی طالب رضي عند المرحمن الرحمن الرالسجود " مر ادعبد الرحمن بن عوف اور سعد بن الي و قاص را النفخ الله بير يول عمى آخر سورت تك \_

الر المكتفى في الوقف والابتداء، للامام ابي عمرو الداني، دار الصحابة بططا، سورة الفتح، الصفحة ٢٢١.

(62) ذَكَرَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي حَاتِم قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الله مَوْلَى اللَّهَلَبِ بْنِ أَبِي صُفْرَةَ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الله مَوْلَى اللَّهَلَبِ بْنِ أَبِي صُفْرَةً قَالَ: حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ أَحْدَ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ ، عَنْ أَخِيهِ مُوسَى فَالَ: مَنْ أَخِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ قَالَ: 

بْنِ جَعْفَرِ قَالَ:

سُئِلَ أَبِي جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنِ الْقُرْآنِ خَالِقٌ هُوَ أَوْ يَخْلُوقٌ؟ فَقَالَ: لَوْ كَانَ خَالِقًا لَعُبِدَ ، وَلَوْ كَانَ يَخْلُوقًا لَنَفِدَ . <sup>22</sup>

ترجمہ: میں نے اپنے والد جعفر بن محمد رظائفیٰ سے قرآن کے خالق یا مخلوق ہونے کے خالق یا مخلوق ہونے نے فرمایا: اگر وہ خالق ہا مخلوق ہو تا تو اس کی عبادت کی جاتی اور اگر مخلوق ہو تا تو فنا ہو جاتا۔

(63) أَخْبَرَنَا الْحَسَنُ بْنُ يَخْبَى ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ الصَّمَدِ بْنُ عَبْدِ الله ، حَدَّثَنَا أَحْد بن نصر الذارع ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الله عَلَيْ بْنُ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ الذارع ، حَدَّثَنَا عَلِيُ بْنُ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدَّهِ قَالَ :

إِذَا بَلَغَ الْكَلَامُ إِلَى الله فَأَمْسِكُوا. 33 إِذَا بَلَغَ الْكَلَامُ إِلَى الله فَأَمْسِكُوا. 33 ترجمه: جب گفتگو الله عَبَرُوَ إِنَّ مَكَ بَهِ عَالَى تُورُك جاوُ (تاكه كوئى نازيبا كلام منه سے نه نكل جائے، پس سنجل كركلام كرو-)-

72 شرح اصول اعتقاد اهل السنة ، للامام هبة الله اللالكائي ، دار طيبة السعودية ، باب ما روى عن اتباع التابعين من الطبقة الاولى ، ١ / ٢٤٣ ، الرقم ٤٠٣ . ومنهاج السنة ، للامام ابن تيمية الحنبلي ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، الطبعة الاولى ، ٢/ ٢٥٤ . و ما الكلام و اهله ، ٤/ ١٣٥، الرقم ٩٠٠ .

(64) أَخْبَرَنَا عُبَيْدُ الله بْنُ أَحْمَدَ بْنِ عَلِيَّ اللَّهْرِئُ ، قَالَ: أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الله بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْمُرْوَذِيُّ ، قَالَ: حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْمُرْوَذِيُّ ، قَالَ: حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْمُرْوَذِيُّ ، قَالَ: حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْمُرْوَذِيُّ ، قَالَ: عَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْمُرْوَذِيُّ ، قَالَ: قَالَ عَلِيٌّ:

سَيَأْتِي قَوْمٌ يُجَادِلُونَكُمْ فَخُذُوهُمْ بِالسَّنَنِ ؛ فَإِنَّ أَصْحَابَ السُّنَنِ أَعْلَمُ بِكِتَابِ الله . 34

ترجمہ: عنقریب ایک قوم آئے گی جو تم سے جھڑے گی، تو تم انہیں سنتوں سے گرفت کرنا، بے شک سنت سے تمک کرنے والے قرآن کوزیادہ جانے والے ہیں۔

(65) أخبرنا شيخنا الإمام المحدث جمال الدين يوسف بن محمد البغدادي فيها شافهني به ، أنا أبو هاشم محمد بن محمد بن الكوفي ، أنا عيسى بن محمد ابن أبي الفتوح بن السدار الهاشمي ، أنا الشيخ أبو منصور محمد بن علي بن عبد الصمد الخياط ، أنا الإمام الحافظ أبو محمد عبد العزيز بن محمود بن المبارك بن الأخضر ، أنا أبو الفضل محمد بن ناصر بن محمد السلامي الحافظ ، أنا أبو منصور عبد المحسن بن محمد بن علي بن أحمد القزاز ، أنا أبو محمد الحسن بن محمد بن الحسن الخلال الحافظ ، سمعت محمد بن أحمد بن رزق ، سمعت أحمد بن نصر بن محمد بن أشكاب البخاري ، سمعت مسلم بن صالح ، سمعت الرضى علي بن موسى ، يقول : سمعت موسى بن جعفر ، يقول : سمعت جعفر سمعت جعفر .

<sup>74]</sup> الحجة في بيان المحجة وشرح عقيدة أهل السنة ، للامام قوام السنة الاصبهاف ، دار الراية للشر ،فصل في النهي عن مناظرة اهل البدع . الخ ، ١/ ٣١٣.

بن محمد يقول: سمعت محمد بن علي يقول: سمعت علي بن الحسين يقول: سمعت الحسين بن على يقول: سمعت عليا رضي الله عنه يقول:

عَجِبْتُ مِنَ يَخْفَظُ القُرْآنَ كَيْفَ لا يَقْرَأُ ثَلَاثَ آيَاتٍ بِالغَدَاةِ كُلَ يَوْمٍ لِيَحْفَظُهُ الله : { وَقَالُواْ حَسْبُنَا آللَّهُ وَنَعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ قَالُواْ حَسْبُنَا آللَّهُ وَنَعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ قَالُواْ حَسْبُنَا آللَّهُ وَنَعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ قَالَتُهُ اللهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوءٌ . (آلا فَأَنْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوءٌ . (آلا عمران٣:٣٠٠) } وَقُولُهُ عَزَّوجَلَّ: { وَأَفْوَضُ أَمْرِكَ إِلَى ٱللّهِ عمران٣:٣٠٠) } وَقُولُهُ : { مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَحْمَةٍ . (الفاطر٥٣/٢) } . وَقُولُهُ : { مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَحْمَةٍ . (الفاطر٥٣/٢) } .

ترجمہ: مجھے اُن پر لوگوں پر جیرت ہے جو قر آن حفظ کرنے کے بعد ہر صبح ان جین آیات کو تلاوت نہیں کرتے تا کہ اللہ جبڑو کیا اُن کی حفاظت فرمائے: "اور بولے اللہ ہم کو بس ہے اور کیا اچھا کار ساز، تو پلٹے اللہ کے احسان اور فضل سے اور انہیں کوئی بُر ائی نہ بہنجی "، اور فرمان باری تعالی جُرُوجُلِنَّ : "اور میں اپناکام اللہ کو سونیتا ہوں " اور فرمان باری تعالی جُرُوجُلِنَّ : "اور میں اپناکام اللہ کو سونیتا ہوں " اور فرمان باری تعالی جُرُوجُلِنَّ : "اور میں اپناکام اللہ کو سونیتا ہوں " اور فرمان باری تعالی جُرُوجُلِنَّ : "اللہ جور حمت لوگوں کے لیے کھولے "۔

<sup>75</sup> مناقب الأسد الغالب على بن أبي طالب ، للامام شمس الدين الجزري ، مكمة القرآن ، القاهرة ، الصنحة ٥٦ . الرقم ٦٠ .

(66) حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ الْمُسَبِّيُّ، حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ، أَخُو إِشْهَاعِيلَ بْنِ جَعْفَرٍ ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ ، عَنْ عَبْدِ الله بْنِ أَبِي سَلَمَةَ ، عَنْ رَبِيعَةَ بْنِ عُثْمَانَ بْنِ رَبِيعَةَ ، فِيهَا أَعْلَمُ قَالَ :

لَّا أَذِنَ لِرَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْهِجْرَةِ فَخَرَجَ هُوَ وَأَبُو بَكْرٍ مِنَ الْغَارِ لَمْ تَدْرِ قُرَبْشٌ بِمَخْرَجِهِ حَتَّى سَمِعُوا مُتَكَلَّمُا يُنْشِدُ أَبْيَاتًا وَهُو لَا يُرَى فَاجْتَمَعَ النَّاسُ عَلَى صَوْتِهِ مِنْ أَعْلَى مَكَةً يَنْشِدُ أَبْيَاتًا وَهُو لَا يُرَى فَاجْتَمَعَ النَّاسُ عَلَى صَوْتِهِ مِنْ أَعْلَى مَكَةً حَتَّى جَاءَ أَسْفَلَهَا يَقُولُ:

جَزَى الله رَبُّ النَّاسِ حَيْرَ جَزَائِهِ رَفِيقَيْنِ قَالًا حَبْمَتَيْ أُمُّ مَعْبَدِ هُمَا نَزَلًا بِالْبِرِ وَازْ حَكَلًا بِهِ فَأَفْلَحَ مَنْ أَمْسَى رَفِيقَ مُحَمَّدِ لِيَهْ بَنِي كَعْبِ مَكَانُ فَنَاتِهِمْ وَمَفْعَدُهَا لِلْمُؤْمِنِينَ بِمَرْصَدِ لِيَهْنِ بَنِي كَعْبِ مَكَانُ فَنَاتِهِمْ وَمَفْعَدُهَا لِلْمُؤْمِنِينَ بِمَرْصَدِ لِيهِنِ بَنِي كَعْبِ مَكَانُ فَنَاتِهِمْ وَمَقْعَدُهَا لِلْمُؤْمِنِينَ بِمَرْصَدِ رَجِمِهِ بَنِي كَعْبِ رَسُول الله مَنْ اللهِ عَلَيْهِمُ كَوْ جَرِت كَى دوران نَكِنْ كَا حَمَّ مِلَا وَ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهِمُ كَا اللهُ عَلَيْهُمُ كَ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُمُ كَا عَلَى مَلِ لَهُ فَعَلَيْهُمُ كَلِيقُومُ كَا وَرَان نَكِنْ عَلَيْهِ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهِمُ كَلَيْهُ وَلَيْ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْ اللهُ ال

(67) أَخْبَرَنَا أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بن عمر بن مُحَمَّد بن إِسْهَاعِيلَ الدَّاوُدِيُّ ، أَخْبَرَنَا عُمَرُ بْنُ أَخْدَ بْنِ عُثْبَانَ الْوَاعِظُ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الله بْنُ مُحَمَّدِ الْبَغُوِيُّ ، حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُسْلِمٍ ، حَدَّثَنَا ابْنُ أَنْ عُلْمَ الله بَنْ مُحَمَّد بْن عَلِيّ بْن أَبِي عَبْدِ الله (جعفر الصادق) ، عَنْ عون ابْن مُحَمَّد بْن عَلِيّ بْن أَبِي طَلِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، فَنْ أُمِّهِ أُمِّ جَعْفَرِ ابْنَةِ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، عَنْ أُمِّهِ أُمِّ جَعْفَرِ ابْنَةِ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، عَنْ أُمِّهِ أُمِّ جَعْفَرِ ابْنَةِ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، عَنْ أُمِّهِ أُمِّ جَعْفَرِ ابْنَةِ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، عَنْ أُمِّهِ أُمِّ جَعْفَرِ ابْنَةِ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، عَنْ أُمِّهِ أُمِّ جَعْفَرٍ ابْنَةِ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، عَنْ أُمِّهِ أُمْ جَعْفَرٍ ابْنَةِ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفِر بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، عَنْ أُمِّ جَعْفَرِ ابْنَةِ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُ ، عَنْ أُمِّهُ إِنْ أَنْ إِنْهُ اللهِ عَنْهُ ، عَنْ أُمْ إِنْهُ عُمْدِ بْنِ جَعْفِر بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَعْنَ اللهِ عَنْهُ ،

أَنَّ فَاطِمَةَ رَضِيَ الله عَنْهَا بِنْتَ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا فَا فَا أَمَةُ ! إِنِّ لأَسْتَحِيى عِمَّا يُصْنَعُ بِالنِّسَاءِ ، خَضَرَتْهَا الْوَفَاةُ قَالَتْ : يَا أَمَةُ ! إِنِّ لأَسْتَحِيى عِمَّا يُصْنَعُ عِلَى النِّسَاءِ فَقَالَتْ لَمَا : إِنِّي قَدْ رَأَيْتُ بِأَرْضِ الحُبَنَيةِ شَيْنًا ، يُصْنَعُ عَلَى النِّسَاءِ فَقَالَتْ لَمَا : إِنِّي قَدْ رَأَيْتُ بِأَرْضِ الحُبَنَيةِ شَيْنًا ، يُصْنَعُ عَلَى النِّسَاءِ فَقَالَتْ لَمَا أَنْ تَصْنَعُهُ عَلَيْهَا وَلا يَلِي غُسْلَهَا إِلا هِي وَعِلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ الله عَنْهُمَا ، قَالَتْ أَسْمَاءُ : فَعَمِلْتُ نَعْشًا وَغَسَّلُتُهَا وَكُ أَنْهَا أَنْ تَصْنَعُهُ عَلَيْهُمَا ، قَالَتْ أَسْمَاءُ : فَعَمِلْتُ نَعْشًا وَغَسَّلُتُهَا عَلَيْهِ أَنَا وَعِلَيٍّ بْنُ أَبِي عَلَيْهِ أَنَا وَعِلِيًّ بْنُ أَبِي عَلَيْهِ أَنَا وَعِلَيٍّ بَنْ أَيْهِ عَلَيْهِ أَنَا وَعِلِيًّ . 27

<sup>76.</sup> هواتف الجنان، للامام ابن ابي الدنيا، موسسة الكتب الثقافية، الطبعة الاولى، باب هواتف الجن، الصفحة ٥٨، الرقم ٧٣.

<sup>77</sup> الموضح لاوهام الجمع والتفريق، باب الميم، ذكر موسى بن جعفر، ٢/ ٤٠٣.

ترجمہ: جب فاطمہ بنت رسول اللہ رفاقہا کی وفات کاوفت قریب آیاتو انہوں نے (اساء بنت عمیں رفاقہا ہے) کہا: اے باندی! وفات کے بعد عور توں کے ساتھ جو معاملہ ہو تا ہے جھے اس سے حیاء آتی ہے (یعنی جنازہ اعلانیہ باہر آتا ہے وہ مراد ہے) ، انہوں نے عرض کی: میں نے حبشہ کی سرزمین پر ایک چیز دیکھی تھی جسے وہ عور توں کے لیے بناتے تھے (حبشہ والے عور توں کے جنازہ کی ڈولی پر کاوے کی مثل چاورڈال کر ڈھک دیشہ والے عور توں کے جنازہ کی ڈولی پر کاوے کی مثل چاورڈال کر ڈھک دیتے میں آپ نے فرمایا: اسے میرے لیے بنادینا اور میرے عنسل میں تمہارے اور علی بن ابوطالب کے علاوہ کوئی شریک نہ ہو۔ حضرت اساء رفتی ہیں: پھر میں نے آپ کے علاوہ کوئی شریک نہ ہو۔ خضرت اساء رفتی ہیں: پھر میں نے آپ کے علیہ وہ چیز تیار کی، نیز میں نے اور حضرت علی رفائی شریک نے آپ کو عسل دیا۔

(68) أَخْبَرَنَا أَبُو الْقَاسِمِ الْأَزْهَرِيُّ، قَالَ: أَنْبَأَ سَهْلُ بْنُ أَخْمَدَ الدِّيبَاجِيُّ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ الْأَشْعَثِ الْكُوفِيُّ، بِمِصْرَ، ثنا مُوسَى بْنُ إِسْهَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنَ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ، عَنْ جَدَّهِ بَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ، عَلْ بُنِ حُسَيْنٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ، عَنْ جَدَّهِ بَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ بَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدَّهِ، عَلَيْ بْنِ حُسَيْنٍ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ عَلِيًّا بُنِ حُسَيْنٍ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ عَلِيًّا، كَانَ يَقُولُ:

اغمَلْ لِكُلِّ بَوْمٍ بِهَا فِيدِ نَرْشُدْ. 38 ترجمہ: اینے ہر دن کے لمحات کام میں لاؤ، کامیاب ہو جاؤگے۔

78] اقتضاء العلم العمل، للخطيب البغدادي، الصفحة ١٠٩، الرقم ١٨٩.

الزَّاهِدُ عِنْدَنَا مَنْ عَلِمَ فَعَمِلَ، وَمَنْ أَيْقَنَ فَحَذَرَ، فَإِنْ أَمْسَى عَلَى عُسْرِ مَحَدَ الله، وَإِنْ أَصْبَحَ عَلَى بُسْرِ شَكَرَ الله، فَهَذَا هُوَ الزَّاهِدُ . 29 تَحَدَ الله، وَإِنْ أَصْبَحَ عَلَى بُسْرِ شَكَرَ الله، فَهَذَا هُوَ الزَّاهِدُ . 29 ترجمہ: ہمارے نزدیک زاہد وہ ہے جو علم حاصل کرے تواس پر عمل کرے، جے یقین ہو پھر بھی ڈرتا رہے، اگر شام تنگی کی حالت میں ہو تو الله توالله عَبَرَوَبُنَ کی حد کرے، اور اگر صبح خوشحالی کی حالت میں ہو تو الله عَبَرُوبُنَ کی حد کرے، اور اگر صبح خوشحالی کی حالت میں ہو تو الله عَبَرُوبُنَ کی الله عَد کرے، اور اگر صبح خوشحالی کی حالت میں ہو تو الله عَبَرُوبُنَ کی الله عَد کرے، اور اگر صبح خوشحالی کی حالت میں ہو تو الله عَبَرُوبُنَ کی الله عَد کرے، اور اگر صبح خوشحالی کی حالت میں ہو تو الله عَبْرُوبُنَ کی الله عَد کرے، اور اگر صبح خوشحالی کی حالت میں ہو تو الله عَدِین کا شکر اوا کرے، ایس حقیقت میں یہ "زاہد" ہے۔

(70) أنا عَبْدُ الله بْنُ أَبِي الْفَتْحِ، أنا سَهْلُ بْنُ أَخْدَ الدِّيبَاجِيُّ، نا مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ اللهُ عُمَّدِ بْنِ الْحُمَّدُ اللهُ بِنَ أَبِي الْفَتْحِ، أنا سَهْلُ بْنُ أَخْدَ الدِّيبَاجِيُّ، نا مُحَمَّدُ، نا أَبِي ، عَنْ الْأَشْعَثِ الْكُوفِيُّ، بِمِصْرَ، نا مُوسَى بْنُ إِسْهَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، نا أَبِي ، عَنْ إِلْشَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، نا أَبِي ، عَنْ إِللهُ ، عَنْ إَبِيهِ ، عَنْ آبَائِهِ ، عَنْ عَلِيٍّ ، قَالَ:

لَيْسَ مِنْ أَخْلَاقِ الْمُؤْمِنِ التَّمَلُّقُ، وَلَا الْحَسَدُ، إِلَّا فِي طَلَبِ الْعِلْمِ. 80 تَرْجِمه: حصول علم كے علاوہ مؤمن كے اخلاق ميں خوشا مداور حسد نہيں ہے۔

<sup>79</sup> اقتضاء العلم العمل، للخطيب البغدادي، الصفحة ٥٥، الرقم ٦٣.

<sup>80</sup> الجامع لاخلاق الراوي ، للخطيب ، مكتبة المعارف الرياض ، 1/ ٢١١ ، الرقم ٣٨٨ . وجامع بيان العلم ، لابن عبد البر ، دار ابن الجوزي ، الصفحة ٥٢٦ ، الرقم ٨٥٩ .

#### [المصادر والمراجع]

- الآثار المروية في الأطعمة ، للامام أبي القاسم خلف إبن بشكوال ، المتوفى ٥٧٨ه.
   مكتبة اضواء السلف الرياض ، الطبعة الأولى ٢٠٠٤ء.
- الابانة عن شريعة الفرقة الناجية ومجانبة الفرق المذمومة المعروف الابانة الكبرى ، للامام أبي عبد الله عبيدالله بن محمد بن بطة العكبري الحنبلي ، ، المتوفى ٣٨٧هـ ، دار الراية الرياض ، الطبعة الأولى ٢٠٠٥ه ١٤٢٦هـ .
- إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة ، للامام شهاب الدين أحمد البوصيري ،
   المتوف ١٨٤٠هـ ، دار الوطن الرياض ، الطبعة الأولى .
- أخبار القضاة، للامام محمد بن خلف بن حيان المعروف بالوكيع ، المتوف ٣٠٦هـ ، عالم
   الكتب بيروت .
- الأخوان، للامام أبي بكر عبد الله القرشي المعروف بابن أبي الدنيا، المتوفى ٢٨١ هـ، دار
   الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٨ء.
- أدب الاملاء والاستملاء ، للامام أبي سعد عبد الكريم السمعاني المروزي ، المتوفى
   ٥٦٢هـ ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى .
- الأربعين حديثاً، للامام صدر الدين أبي على الحسن بن محمد البكري، المتوفى ٦٥٦هـ
   دار الغرب الاسلامي، الطبعة الثانية ١٠٨٣ه.
- أشعة اللمعات شرح المشكاة ، للامام الشيخ عبد الحق الدهلوي ، المتوفى ١٠٥٢هـ ، فريد
   بك ستال ، لاهور ، الباكستان .
- الأعلام ، للشيخ خير الدين الزركلي ، التونى ١٣٩٦هـ ، دار العلم للملايين بيروت ،
   الطبعة الخامسة عشر .

- إعلام الموقعين عن ربّ العالمين ، للشيخ أبي عبد الله محمد المعروف بابن القيم الجوزية ،
   المتوفى ٧٥١هـ ، دار ابن الجوزي الرياض ، الطبعة الأولى ١٤٢٣ هـ .
- إقتضاء العلم العمل، للامام الحافظ أبي بكر أحمد الخطيب البغدادي، المتوفى ٦٣هـ.
   المكتب الاسلامي بيروت، الطبعة الخامسة ١٩٨٤ء.
- إكمال تهذيب الكمال في أسماء الرجال ، للامام علاء الدين مغلطائي الحنفي ، المتوفى
   ٧٦٢هـ ، الفاروق الحديثية للطباعة ، القاهرة ، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ .
- أمثال الحديث ، للامام أبي محمد الحسن الرامهرمزي ، المتوفى ٣٦٠هـ ، الدار السلفية ،
   بومبائي ، الهند ، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ .
- الامام موسى بن جعفر ، للشيخ محمد حسن آل ياسين الشيعي ، المطبعة العربية بيروت
   ١٩٩٩ .
- الأنساب، للامام أبي سعد عبد الكريم السمعاني، المتوفى ٦٦٥هـ، مكتبة ابن تيمية
   القاهرة، الطبعة الثانية.
- بحر الفوائد، للامام أبي بكر محمد الكلاباذي البخاري، المتوفى ٣٨٠هـ، دار السلام
   القاهرة، الطبعة الأولى ٢٠٠٨ء.
- البداية والنهاية ، للامام عهاد الدين إسهاعيل إبن كثير الدمشقي ، المتوف ٧٧٤ هـ ، مركز البحوث والدراسات العربية والاسلامية بدار هجر ، مصر ، الطبعة الأولى ١٩٩٧.
- البصائر و الذخائر ، للشيخ أبي حيان التوحيدي ، المتوفى ٤١٤هـ ، دار صادر بيروت ،
   الطبعة الأولى .
- بهجة المجالس وأنس المجالس ، للامام أبي عمر يوسف بن عبد الله ابن عبد البر
   القرطبي ، المتوفى ٤٦٣هـ ، دار الكتب العلمية بيروت .
- التاريخ الاوسط، للامام الحافظ أبي عبد الله محمد بن إسهاعيل البخاري، المتوفى ٢٥٦هـ، دار الصميعي الرياض، الطبعة الأولى ١٩٩٨.

- تاريخ الاسلام ووفيات المشاهير والأعلام ، للامام شمس الدين محمد الذهبي ، المتوفى
   ٧٤٨هـ ، دار الكتاب العربي بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٩٠ ء .
- تاريخ التراث العربي، للدكتور فواد سزكين، تعريب: محمود فهمي حجازي، طبع
   جامعة الامام محمد بن سعود الاسلامية الرياض، ١٩٩١م.
- تاريخ بغداد ، للامام الحافظ أبي بكر أحمد الخطيب البغدادي ، المتوفى ٤٦٣هـ ، دار
   الغرب الاسلامي بيروت ، الطبعة الأولى ٢٠٠١ .
- تبيين الامتنان بالأمر بالاختتان ، للامام أبي القاسم على المعروف إبن عساكر ، المتوفى
   ١٧٥هـ ، دار الصحابة بطنطا ، الطبعة الأولى . ١٩٨٩ .
- تحفة إثناء عشرية ، للشيخ المحدث عبد العزيز الدهلوي ، المتوفى ١٢٣٩هـ ، مترجم عبد
   الحميد خال ، طبع مير محمد كتب خانه ، كراتشي ، الباكستان .
- تحفة التحصيل في ذكررواة المراسيل، للامام ولي الدين أحمد أبي زرعة العراقي، المتوفى
   ٨٢٦هـ، مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الأولى ١٩٩٩ء.
- التدوين في أخبار قزوين ، للامام عبد الكريم بن محمد الرافعي القزويني المتوفى ٦٩٣هـ
   ، دار الكتب العلمية ، طبع ١٤٠٨هـ .
- التذكرة بمعرفة رجال الكتب العشرة ، للامام أبي المحاسن محمد العلوي الحسيني ،
   المتوفي ٧٦٥هـ ، مكتبة الخانجي بالقاهرة .
- التذكرة الحمدونية ، للامام محمد بن الحسن إبن حمدون المتوفى ٥٦٢هـ ، دار صادر بروت ، الطبعة الأولى ١٩٩٦ .
- الترغيب في الدعاء و الحث عليه ، للامام أبي محمد عبد الغني إبن سرور المقدسي .
   مطابع إبن نبمية بالقاهرة ، الطبعة الأولى ١٩٩١ .
- الترغيب في فضائل الاعمال ، للامام أبي حفص عمر إبن شاهين ، المتوفى ٣٨٥هـ ، دار
   الن الجوزي ، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ .

- تزيين المالك بمناقب الامام مالك ، للامام أبي الفضل جلال الدين السيوطي ، المتوفى
   ٩١١هـ ، دار الرشاد الحديثية ، المغرب ، الطبعة الأولى .
- التعديل و التجريح ، للامام أبي الوليد سليهان بن خلف الباجي المالكي ، المتوفى ٤٧٤هـ
   ، طبع المراكش ، المغرب .
- التفسير الوسيط، للامام أبي الحسن على الواحدي النيسابوري، المتوفى ٤٦٨هـ، دار
   الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ.
- تفسير الدر المنثور، للامام أبي الفضل جلال الدين السيوطي، المتوفى ٩١١هـ، مركز
   هجر للبحوث و الدراسات بدار هجر، مصر، الطبعة الأولى ٢٠٠٣ء.
- تفسیرضیاء القرآن، للعلامة محمد کرم شاه الازهری، ضیاء القرآن، لاهور،
   الباکستان.
- تفسير القرآن ، ، للامام عماد الدين إسماعيل إبن كثير الدمشقي ، المتوفى ٧٧٤ هـ ، دار طيبة السعودية ، الطبعة الثانية ١٩٩٩ء.
- تقريب التهذيب، للامام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، المتوفى ٨٥٢هـ، دار
   العاصمة بيروت.
- التكميل في الجرح والتعديل ، للامام عياد الدين إسهاعيل إبن كثير الدمشقي ، المتوفى ٧٧٤ هـ ، مركز النعيان للبحوث والدراسات الاسلامية ، البمن ، صنعاء ، الطبعة الأولى ١٤٣٢هـ .
- التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ، للامام يوسف بن عبد الله ابن عبد البر الاندلسي ، المتوفى 177ه ، طبع وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية ، المغرب . طبع 197٧ .
- تنزيه الشريعة المرفوعة عن الاخبار الشنيعة الموضوعة ، للشيخ أبي الحسن علي إبن
   عراق الكناني ، المتوفى ٩٦٣هـ ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الثانية ١٩٨١ ء .

- تهذیب التهذیب، للامام الحافظ أحمد بن علی بن حجر العسقلانی، المتوفی ۸۵۲ه.
   مؤسسة الرسالة بیروت.
- تهذیب التهذیب، للامام الحافظ أحمد بن علی بن حجر العسقلانی، المتوفی ۸۵۲ه.
   طبع دائرة المعارف النظامیة، بحیدر آباد، الهند.
- تهذیب الکهال فی أسهاء الرجال، للامام جمال الدین أبی الحجاج یوسف المزی المتوفی
   ۱۹۸۳ه، مؤسسة الرسالة بیروت، الطبعة الثانیة ۱۹۸۳ء.
- الجامع لاخلاق الراوي وآداب السامع ، للامام الحافظ أبي بكر أحمد الخطيب البغدادي
   المتوفى ٤٦٣هـ ، مكتبة المعارف الرياض ، الطبعة ١٩٨٣ء .
- جامع بيان العلم وفضله ، للامام أبي عمر يوسف بن عبد الله إبن عبد البر القرطبي ،
   المتوفى ٤٦٣هـ ، دار إبن الجوزي ، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ .
- الجرح والتعديل، للامام أبي محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي، المتوفى ٣٢٧هـ،
   طبع مجلس دائرة المعارف العثمانية، بحيدر آباد دكن، الهند، الطبعة الأولى ١٩٥٣ء.
- جمهرة أنساب العرب ، للشيخ أبي محمد على المعروف إبن حزم الاندلسي ، المتوفى
   ٤٥٦هـ ، دار المعارف ، الطبعة الخامسة .
- الحبائك في أخبار الملائك، للامام أبي الفضل جلال الدين السيوطي، المتوفى ٩١١ه.
   دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية ١٩٨٨ء.
- الحجة في بيان المحجة وشرح عقيدة أهل السنة ، للامام قوام السنة أبي القاسم إسهاعيل
   الاصبهاني ، المتوفى ٥٣٥هـ ، دار الراية الرياض .
- حلية الاولياء و طبقات الاصفياء ، للامام أبي نعيم أحمد بن عبد الله الاصفهاني ،
   المتوفى ٤٣٠هـ ، دار الكتب العلمية بيروت .
- حياة الحيوان الكبرى، للامام كهال الدين محمد بن موسى الدميري، المتوفى ٨٠٨هـ،
   دار البشائر دمشق، الطبعة الأولى ٢٠٠٥ء.

- حياة الامام موسى بن جعفر ، للشيخ باقر الشريف القرشي ، طبع قسم الثقافية
   والأعلام في العتبة الكاظمية المقدسة ، العراق ، الطبعة الثانية .
- خلاصة تذهب تهذیب الکهال ، للامام صفی الدین أحمد بن عبد الله الخزرجی
   الانصاری ، المتوفی ۹۲۳هـ ، المطبعة الکبری بولاق ، الطبعة الأولی .
- دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة ، للامام أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي
   المتوفى ٤٥٨هـ ، دار الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٨٨ .
- دول الاسلام، للامام شمس الدين محمد الذهبي، المتوفى ٧٤٨هـ، دار صادر بيروت،
   الطبعة الأولى ١٩٩٩،
- ذكر صلاة التسبيح ، للامام الحافظ أبي بكر أحمد الخطيب البغدادي ، المتوفى ٦٦٤هـ ،
   الدار الاثرية ، الطبعة الأولى .
- ذم الكلام و أهله ، للامام أبي إسهاعيل عبد الله الهروي ، المتوفى ٤٨١هـ ، طبع مكتبة
   الغرباء الاثرية. و طبع مكتبة العلوم والحكم ، المدينة المنورة .
- ربيع الأبرار ونصوص الأخبار ، للشيخ أبي القاسم محمود بن عمر الزعشري ، المتوفى
   ۵۳۸ ، مؤسسة الأعلمي بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٩٢ .
- الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية ، للامام شهاب الدين عبد الرحن المعروف أبي شامة المقدسي الشافعي ، المتوفى ١٦٥هـ ، دار الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى ٢٠٠٢ ء .
- سفينة الأولياء ، للشيخ دارا شكوه القادرى ، المترجم في الأردوية : محمد على لطفي ،
   طبع نفيس اكيدمي ، كراتشي ، الباكستان . الطبعة السابعة .
- السنن، للامام أبي عبد الله محمد بن يزيد المعروف ابن ماجة ، المتوفى ٢٧٣هـ ، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع الرياض ، الطبعة الأولى .
- السنن، للامام محمد بن عيسى الترمذي، المتوفى ٢٧٩هـ، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع الرياض، الطبعة الأولى.

- ❖ السنن، للامام علي بن عمر الدارقطني، المتوفي ٣٨٥هـ، مؤسسة الرسالة بيروت
- السنن الكبرى، للامام أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، المتوفى ٤٥٨هـ، دار الكتب
   العلمية بيروت، الطبعة الثالثة ٢٠٠٣ء.
- سير أعلام النبلاء ، للامام شمس الدين محمد الذهبي ، المتوفى ٧٤٨هـ ، مؤسسة
   الرسالة بيروت ، الطبعة الثانية ١٩٨٢ ء .
- شذرات الذهب في أخبار من ذهب ، للامام شهاب الدين عبد الحي المعروف إبن العهاد
   الحنبلي الدمشقي ، المتوفى ١٩٨٩هـ ، دار إبن كثير بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٨٨ ء .
- شرح أصول إعتقاد أهل السنة ، للامام أبي القاسم هبة الله اللالكائي ، المتوفى ٤١٨هـ ،
   دار طيبة السعودية . الطبعة الثانية ١٤١١هـ .
- الشريعة ، للامام أبي بكر محمد بن الحسين الآجري ، المتوفى ٣٦٠هـ ، دار الوطن
   الرياض ، الطبعة الأولى ١٩٩٧ء .
- شعب الایهان ، ، للامام أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي ، المتوفى ٤٥٨هـ ، مكتبة الرشد
   الرياض ، الطبعة الأولى ٢٠٠٣ .
- الشفاء بتعريف حقوق المصطفى ، للامام القاضي أبي الفضل عياض المالكي ، المتوفى
   ١٤٥هـ ، جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم ، الطبعة الأولى٢٠١٣ء .
- شواهد النبوة لتقوية يقين أهل الفتوة ، للشيخ نور الدين عبد الرحمن الجامي ، المتوفى المحمد ، المترجم في الأردوية : الشيخ اقبال أحمد الفاروقي ، مكتبة نبوية ، لاهور ، المباكستان .
- الصداقة والصديق ، للشيخ أبي حبان التوحيدي ، المتوفى ٤١٤هـ ، دار الفكر المعاصر
   بيروت ، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ .
- صفوة الصفوة، للامام أبي الفرج جمال الدين إبن الجوزي، المتوفى ٥٩٧ هـ، دار المعرفة
   بيروت

- صلة الخلف بموصول السلف، للشيخ محمد بن سليهان الروداني، المتوفى ١٠٩٤ هـ،
   دار الغرب الاسلامي بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٨ء.
- الصواعق المحرقة ، للامام شهاب الدين أحمد بن حجر المكي الهيتمي القادري ، المتوفى
   ٩٧٤ هـ ، مكتبة فياض للتجارة والتوزيع ، الطبعة الأولى ٢٠٠٨ ء .
- الضعفاء الكبير ، للشيخ أبي جعفر محمد إبن حماد العقيلي المكي ، المتوفى ٣٢٢هـ ، دار
   الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى .
- الطب النبوي، للامام أبي نعيم أحمد الأصفهاني، المتوفى ٤٣٠هـ، دار إبن حزم بيروت،
   الطبعة الأولى ١٤٢٧هـ.
- الطبقات الكبرى، للامام عبد الوهاب الشعراني، المتوفى ٩٧٣هـ، مكتبة الثقافة
   الدينية القاهرة، الطبعة الأولى ٢٠٠٥ ء.
- العبر في خبر من غبر ، للامام شمس الدين محمد الذهبي ، المتوفى ٧٤٨هـ ، ، دار
   الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٨٥ .
  - 💸 🏻 الفتاوي، للامام أبي الحسن تقي الدين السبكي، المتوفى ٧٥٦هـ، دار المعرفة بيروت.
- الفتاوی الرضویة ، للامام أحمد رضا الحنفی ، المتوفی ۱۳۶۰ هـ ، رضا فاؤندیشن ،
   لاهور ، الباکستان .
- الفردوس بمأثور الخطاب، للامام أبي شجاع شيرويه الديلمي، المتوفى ٥٠٥ هـ، دار
   الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٩٨٦ ء.
- الفَرْق بين الفِرق وبيان الفرقة الناجية منهم ، للامام أبي منصور عبد القاهر البغدادي ،
   المتوفى ٤٢٩هـ ، مكتبة إبن سينا بالقاهرة .
- فصل الخطاب بوصل الأحباب ، للشيخ خواجة محمد پارسا ، دار الاشاعة العربية ،
   الباكستان
- فضائل التسمية بأحمد و محمد ، للامام الحيسن بن أحمد بن عبدالله بن بكير الصير في .
   المتوفى ٣٨٨هـ ، دار الصحابة للتراث بطنطا ، الطبعة الأولى ١٤١١هـ .

- فضائل الصحابة ، للامام أبي عبد الله أحمد بن حنبل ، المتوفى ٢٤١ هـ ، مركز البحث
   العلمى ، جامعة أم القرى ، المكة المكرمة ، الطبعة الأولى ١٩٨٣ ء .
- فضائل القرآن، للامام أبي العباس جعفر بن محمد المستغفري، المتوفى ٤٣٢هـ، دار إبن
   حزم بيروت، الطبعة الأولى ١٤٣٧هـ.
- الفقيه والمتفقه ، للامام الحافظ أبي بكر أحمد الخطيب البغدادي ، المتوفى ٤٦٣هـ ، دار
   إبن الجوزي الرياض ، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ .
- الفوائد، للامام أبي القاسم تمام الرازي، المتوفى ٤١٤هـ، مكتبة الرشد الرياض، الطبعة
   الأولى.
- فيض القدير شرح الجامع الصغير ، للامام عبد الرؤف المناوي ، المتوفى ١٠٣١هـ ، دار
   المعرفة بيروت ، الطبعة الثانية .
- قضاء الحوائج ، للامام أبي بكر عبد الله القرشي المعروف بابن أبي الدنيا ، المتوفى ٢٨١ هـ
   ، مؤسسة الكتب الثقافية بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٩٣ ء .
- الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة ، ، للامام شمس الدين محمد الذهبي ،
   المتوفى ٧٤٨هـ ، مؤسسة علوم القرآن ، ودار القبلة جدة .
- الكامل في التاريخ ، للامام عز الدين أبي الحسن على المعروف ابن الأثير الجزري ،
   المتوفى ٦٣٠ هـ ، بيت الأفكار الدولية .
- الكفاية في علم الرواية ، للامام الحافظ أبي بكر أحمد الخطيب البغدادي ، المتوفى ٢٦٤هـ
   ، طبع بيروت .
- کشف الظنون عن أسامی الکتب والفنون ، للشیخ مصطفی المعروف حاجی خلیفة ،
   المتوفی ۱۰۲۸هـ ، دار إحیاء التراث العربی ، بیروت .
- كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ، للامام على المتقى الهندي ، المتوفى ٩٧٥هـ ،
   مؤسسة الرسالة بيروت ، الطبعة الخامسة ١٤٠٥هـ .

- الكنى و الأسياء ، للامام محمد بن أحمد الدولاني ، المتوفى ٣١٠هـ ، دار الكتب العلمية ،
   الطبعة الأولى ١٩٩٩ .
- الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية ، للامام زين الدين محمد عبد الرؤف
   المناوي ، المتوفى ١٠٣١هـ ، دار صادر بيروت .
- اللالي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة ، للامام أبي الفضل جلال الدين السيوطي ،
   المتوفى ٩١١هـ ، دار المعرفة بيروت .
- المتحابين في الله، للامام الموفق أبي محمد ابن قدامة المقدسي ، المتوفى ٦٢٠هـ ، مكتبة القرآن بيروت.
- مثير الغرام الساكن إلى اشرف الأماكن ، للامام أبي الفرج جمال الدين إبن الجوزي ، المتوفى ٥٩٧ هـ ، دار الحديث القاهرة ، الطبعة الأولى ١٩٩٥ ء .
- المجالسة وجواهر العلم، للامام أبي بكر أحمد الدينوري المالكي، المتوفى ٣٣٣هـ، دار
   ابن حزم بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩٨ء.
- عاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء ، للشيخ أبي القاسم حسين بن محمد
   الراغب الاصبهاني ، دار مكتبة الحياة بيروت .
- المختار من مناقب الاخيار ، للامام مجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد المعروف ابن الأثير الجزري الموصلي ، المتوفى ٦٠٦ هـ ، مركز زايد للتراث والتاريخ ، دولة الإمارات العربية المتحدة . الطبعة الأولى ٢٠٠٣ .
- المختصر في أخبار البشر ، للشيخ عهاد الدين أبي الفداء ، المطبعة الحسينة المصرية ، بولاق.
- مختصر التحفة الاثني عشرية ، تعويب : الشيخ غلام محمد الأسلمي ، إختصره محمود شكري الآلوسي ، طبع المكتبة السلفية بالقاهرة .
- مرآة الجنان وعبرة اليقظان ، للامام أبي محمد عبد الله بن أسعد اليافعي المكي ، المتوفى
   ٧٦٨ هـ ، دار الكتب العلمية ببروت ، الطبعة الأولى ١٩٩٧ .

- مرآة الزمان و تواريخ الأعيان ، للشيخ شمس الدين أبي المظفر يوسف المعروف سبط
   إبن الجوزي ، المتوفى ٦٥٤هـ ، الرسالة العلمية بيروت ، الطبعة الأولى ٢٠١٣ .
- المستدرك ، للامام أبي عبد الله محمد الحاكم النيسابوري ، المتوف ٤٠٥هـ، دار الكتب
   العلمية ، الطبعة الثانية ٢٠٠٢ء.
- المسند، للامام أبي عبد الله أحمد بن حنبل، المتوفى ٢٤١ هـ، مؤسسة الرسالة بيروت،
   الطبعة الأولى ١٩٩٥ء.
- مسند الشهاب، للامام أبي عبد الله محمد بن سلامة القضاعي، المتوفى ٤٥٤هـ، مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٥ه.
- معجم الشيوخ ، للامام أبي القاسم على المعروف إبن عساكر ، المتوفى ٥٧١هـ ، دار
   البشائر دمشق ، الطبعة الأولى ١٤٢١هـ .
- المعجم، للامام أبي سعيد أحمد بن محمد المعروف ابن الأعرابي، دار ابن الجوذي
   الرياض، الطبعة الأولى ١٩٩٧ء.
- المعجم الأوسط، للامام أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، المتوفى ٣٦٠ هـ، دار
   الحرمين القاهرة، الطبعة ١٤١٥هـ.
- المعجم الصغير، للامام أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، المتوفى ٣٦٠ هـ، المكتب
   الاسلامي بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥ هـ.
- المعجم الكبير، للامام أبي القاسم سليهان بن أحمد الطبراني، المتوفى ٣٦٠ هـ، مكتبة
   إبن تبمية القاهرة.
- المعجم المفهرس أو تجريد أسانيد الكتب المشهورة والأجزاء المنثورة ، للامام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، المتوفى ٨٥٢هـ ، مؤسسة الرسالة بيروت . الطبعة الأولى ١٩٩٨ .
- المكتفى في الوقف والابتداء ، للامام أبي عمرو عثيان الداني ، المتوفى ١٤٤٤هـ ، دار
   الصحابة بطنطا ، الطبعة ٢٠٠٦ .

- ❖ الملفوظ، للامام أحمد رضا الحنفي، المتوفى ١٣٤٠ هـ، مكتبة المدينة كراتشي .
- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم ، للامام أبي الفرج جمال الدين إبن الجوري ، المتوفى
   ۵۹۷ هـ ، دار الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى ١٤١٢ هـ .
- مناقب الأسد الغالب على بن أبي طالب ، للامام شمس الدين محمد الجزري ، المتوفى
   ٨٣٣هـ ، مكتبة القرآن ، القاهرة .
- منهاج السنة ، للشيخ تقي الدين أبي العباس أحمد المعروف إبن تيمية الحنبلي ، المتوفى
   ٧٢٨هـ ، طبع جامعة الامام محمد بن سعود الاسلامية ، الرياض ، الطبعة الأولى
   ١٩٨٦ء .
- الموضح لأوهام الجمع والتفريق ، للامام الحافظ أبي بكر أحمد الحظيب البغدادي ،
   المتوفى ٤٦٣هـ، دار الفكر الاسلامي بيروت ، الطبعة الثانية ١٩٨٥ء .
- الموضوعات، للامام أبي الفرج جمال الدين إبن الجوزي، المتوفى ٩٧٥ هـ، دار اضواء
   السلف، الطبعة الأولى ١٩٩٧ء.
- الموطأ، للامام أبي عبدالله مالك بن أنس، المتوفى ١٧٩هـ، دار إحياء التراث العربي
   بيروت.
- ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، للامام شمس الدين محمد الذهبي ، المتوفى ٧٤٨هـ ،
   دار المعرفة بيروت .
- النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ، للامام جمال الدين إبن تغري بردي الأتابكي ،
   المتوفى ٨٧٤ هـ ، دار الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٩٢ .
- النزول، للامام على بن عمر الدارقطني، المتوفى ٣٨٥هـ، طبع بيروت بتحقيق الدكتور
   على الفقيهي. الطبعة الأولى ١٩٨٣هـ.
- نوز الابصار، للسيد مؤمن بن حسن الشبلنجي، المكتبة العصرية بيروت، الطبعة (٢٠٠٦).

- نهاية الارب في فنون الادب، للامام شهاب الدين أحمد النويري ، المتوفى ٧٣٣هـ ، دار
   الكتب العلمية بيروت ، الطبعة الأولى ٢٠٠٤ .
- وفيات الاعيان وأنباء أبناء الزمان ، للامام أبي العباس شمس الدين أحمد إبن خلكان ،
   المتوفى ٦٨١ هـ ، دار صادر بيروت .
- الواقفية ، للشيخ رياض حبيب الناصري الشيعي ، المؤتمر العالمي للامام الرضا ، المشهد المقدس ، الطبعة سنة ١٤٠٩.
- مواتف الجنان، للامام أبي بكر عبد الله القرشي المعروف بابن أبي الدنيا، المتوفى ٢٨١
   هـ، مؤسسة الكتب الثقافية بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩٣ء.

https://ataunnabi.blogspot.com/

#### https://ataunnabi.blogspot.com/



#### https://ataunnabi.blogspot.com/

